Издается по благословению Высокопреосвященнейшего митрополита Тобольского и Тюменского Димитрия

апрель 2020 г. №4 (270)

# GTOG ROCKEGG

Слово Первосвятителя 🛷

### Пасхальное послание Патриарха Московского и всея Руси КИРИЛЛА архипастырям, пастырям, диаконам, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви

Преосвященные архипастыри, досточтимые отцы, всечестные иноки и инокини, дорогие братья и сестры!

XPUCTOC BOCKPECE!

Милостью Всещедрого Бога мы сподобились достигнуть светозарной пасхальной ночи и вновь радуемся славному Христову Воскресению. Сердечно поздравляю всех вас, мои дорогие, с этим великим праздником и торжеством из торжеств.

Почти две тысячи лет отделяют нас от воспоминаемого ныне события. Однако каждый год Церковь с неизменным духовным трепетом празднует Воскресение Господне, неустанно свидетельствуя об исключительности того, что произошло в погребальной пещере возле стен древнего Иерусалима.

Весь земной путь Сына Божия: от Его чудесного Воплощения до страданий и страшной смерти на Кресте – является исполнением обетования Творца, данного некогда нашим прародителям. Бог обещал послать в мир Того, Кто возьмет на Себя наши немощи, понесет наши болезни (Ис. 53, 4) и спасет людей Своих от грехов их (Мф. 1, 21). Это обетование Господь подтверждал неоднократно через Своих пророков. Этому обещанию оставался верен даже тогда, когда народ избранный отступал от завета и нарушал волю Создателя.

В Воскресении же Христовом явлена в полноте любовь Божия, ибо преодолена,

наконец, смерть - последний рубеж, отчуждавший человека от истинного Источника жизни. И хотя физическая смерть существует и убивает человеческие тела, она более не способна убивать наши души, то есть

лишать нас жизни вечной в общении с Творцом. Смерть повержена - ее жало вырвано (1 Кор. 15, 55). Пленил плен Господь (Еф. 4, 8) и низложил ад. У Бога не остается бессильным никакое слово (Лк. 1, 37) - воистину Он воскрес, как сказал (Мф. 28, 6)!

В нынешнем году народы Земли проходят через особые испытания. Губительное поветрие распространилось по всему миру, достигнув пределов и наших стран. Власти применяют ограничительные меры, для того чтобы предотвратить взрывной рост эпидемии. В некоторых странах пастырской ответственности Московского Патриархата остановлено проведение общественных богослужений, в том числе и Божественной литургии. Однако нам, православным христианам, не должно унывать или отчаиваться в этих сложных обстоятельствах, а тем более поддаваться панике. Мы призваны хранить внутренний мир и помнить слова Спасителя, произнесенные накануне Его искупительных страданий: «В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир»

Пасха стала для человечества пе-

реходом от рабства греху к свободе Царства вел, призывающий нас: «Стойте в свободе, Небесного, в свободу славы детей Божиих (Рим. 8, 21). Только благодаря Воскресению Спасителя мы обретаем подлинную свободу, о которой свидетельствует всехвальный Па-

которую даровал нам Христос» (Гал. 5, 1). Сколько раз мы читали или слышали эти слова? А теперь задумаемся: не живем ли мы сегодня так, будто и не было вовсе Вос-

кресения Христова? Не размениваем ли вдруг открывшееся нам богатство вечности на бесконечные заботы, вновь пленяясь суетой мира сего, поддаваясь преходящим страхам и забывая о нетленных духовных сокровищах и истинном призвании христианина служить Господу в святости и правде пред Ним (Лк. 1, 75)?

Однако чистое и непорочное благочестие пред Богом и Отцом (Иак. 1, 27) в том и состоит, чтобы по примеру, явленному нам в Евангелии Пастырем Добрым, снисходить друг ко другу любовью и терпением. помогать и поддерживать друг друга в испытаниях. Никакие внешние ограничения не должны расторгнуть наше единство и отнять у нас ту настоящую духовную свободу, которую мы все обрели чрез познание Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, победившего смерть и даровавшего нам возможность называться и быть детьми Божиими (1 Ин. 3, 1).

Одно сердце и одна душа (Деян. 4, 32) у всех верных чад Церкви, ибо порознь мы члены, а вместе – Тело Христово, и ничто не может отлучить нас от любви Божией (Рим. 8, 39).

Пасхальное послание

губернатора

A.B. Moopa

Дорогие земляки!

всех жителей Тюменской области, отмечаю-

вости, жизни, добра и света. Это особенный день для верующих христиан. Он способству-

ет духовному сближению людей, наполняет

искренней любовью к ближним, желанием

вершить добрые дела, быть милосердными и

оказывать помощь слабым и нуждающимся.

преграды, не отступать перед трудностями.

На территории нашего региона Русская

Православная Церковь выполняет важную

миссию, вместе с представителями других

Вера всегда помогала преодолевать

ших Светлое Христово Воскресение!

Поздравляю православных христиан и

Пасха – праздник торжества справедли-

А потому те, кто не имеет возможности сегодня в силу объективных причин прийти в храм и помолиться, пусть знают, что о них помнят и молятся. Вера дает нам силу жить и с помощью Божией преодолевать различные недуги и испытания, в том числе и то, что пришло в нашу жизнь через распространение опасного вируса.

Горячо призываю всех вас, дорогие мои, усугубить общие молитвы о том, чтобы Господь даровал нам, несмотря на все трудности, оставаться соучастниками благодатной литургической жизни Церкви, чтобы Священное Таинство Евхаристии совершалось и верные могли со дерзновением приступать к истинному Источнику Жизни -Святым Христовым Тайнам, чтобы больные получили исцеление, а здоровые ограждены были от опасной инфекции.

Верим, что Воскресший Спаситель не оставит нас и ниспошлет нам твердость и мужество для непоколебимого стояния в вере и спасительного прохождения земного пути к жизни вечной.

Сердечно поздравляю всех вас, мои возлюбленные братья и сестры, со светлым праздником Святой Пасхи и призываю непрестанно являть образ настоящих учеников Спасителя, подавая добрый пример окружающим людям и возвещая совершенство «Призвавшего вас от тьмы в чудный свой свет» (1 Пет. 2, 9), дабы мы во все дни жизни нашей делами свидетельствовали о непреходящей силе и верности пасхальных слов: ВОИСТИНУ ВОСКРЕСЕ ХРИСТОС!

> + КИРИЛЛ ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ. Пасха Христова, 2020 год, Москва

### **B HOMEPE:**

ТОБОЛЬСКАЯ митрополия: новости, СОБЫТИЯ, ФАКТЫ



**CTP.** 2

ДУХОВНАЯ ЖИЗНЬ ТЮМЕНСКОЙ ОБЛАСТИ



**ETTD 3** 

ИГУМЕН ДАНИИЛ Русский паломник на Святой Земле



**BAPBAPA** 



НА ВОЙНЕ АТЕИСТОВ HET



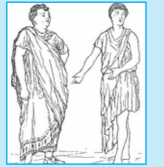
**CTD.** 5

#### ТЮМЕНСКИЙ ТЮРЕМНЫЙ ЗАМОК Прошлое и настоящее



**CTD** 6

#### «ТЕОП И РАПОЭТ» Размышления над басней И.А. Крылова



# Пасхальное послание митрополита Тобольского и Тюменского **Димитрия пастырям, монашествующим и всем верным чадам Тобольской митрополии Русской Православной Церкви**

Возлюбленные о Господе отцы, братья и сестры!

XPИCTOC BOCKPECE!

Милостью Божией пасхальная радость наполняет наши души и сердца - мы радуемся Воскресшему Христу Спасителю! Возблагодарим Бога за то, что Он сподобил нас встретить праздник Воскресения Христова. Верующие становятся причастниками радости и торжества всей вселенной

Святая Православная Церковь наставляет нас тому, как обрести эту радость. Преподобный Максим Исповедник поучает: «Дадим друг другу взаимное прощение; подчиним плоть духу, будем поощрять себя к любви и добрым делам. Не будем завидовать друг другу, ниже раздражаться, когда другие нам завидуют; паче же будем оказывать милосердие и снисходительность и взаимным смирением исцелять свои грехи». Внимая этим словам и исполняя их, мы преобразим свою жизнь, и наши очищенные сердца смогут в полной мере воспринять Воскресшего Христа.

Воспринимая Христа Воскресшего, мы укрепляемся духовными дарами: святой верой, крепкой надеждой и жертвенной любовью; через это мы становимся опорою в добре для наших ближних. Во Христе мы призваны являть собой образ человека, обновленного благодатью Святого Духа. Своей жизнью мы должны стремиться утверждать правду и истину Божию и побуждать себя к милосердию и братолюбию.

Каждый из нас должен проникнуться высотой призвания православного христианина и вместе с нашей Матерью Церковью нести в мир силу самоотверженной любви, наполняющую нашу жизнь духовной радостью. Особенно важно в жизни познавать и укреплять в себе живую и спасительную традицию наших благочестивых предков многовековое Святое Православие.

Этот год знаменателен празднованием 400-летия учреждения первой епархии на Сибирской земле с кафедрой в городе Тобольске. Это событие во многом определило духовное развитие обширного региона. Православие стало духовной скрепой многих народов и способствовало развитию просвещения и нравственного оздоровления Сибирского края.

В этом году наш народ празднует юбилей 75-летия победы в Великой Отечественной войне. Русская Православная Церковь с первого дня войны заявила о своей патриотической позиции, молитвенно предстательствовала пред Господом за народ и воинство, поддерживала и утешала страждущих, вселяла в людей уверенность, что дело защиты Отечества - святое и правое. Усилиями верующих собирались значительные пожертвования на помощь фронту. Люди в своей жизни исполнили заповедь о жертвенной любви. Именно к такой жертвенной любви призывал нас Господь наш Иисус Христос, Который Своей земной жизнью явил нам пример Божественной любви во имя спасения человеческого рода.

Во всем мире и в нашем богоспасаемом Отечестве в этом году попущено испытание тяжелой эпидемией, которая привела к страданию и гибели многих людей на земле. Трагические последствия во многом связаны с утратой человеком благоразумной рассудительности, должного послушания, с легкомысленным отношением к Божественному

дару - жизни. Но в эти Пасхальные дни нам дано увидеть и прочувствовать торжество жизни во Христе над смертью. Пусть благодать Свет-



лого Христова Воскресения ободрит наши души, просветит наш разум, укрепит нашу волю в добре и направит нас к тому, чтобы неизменно идти по пути Христа Спасителя.

Дорогие мои сибиряки! От всего сердца этот великий день Пасхи Христовой поздравляю всех вас с великим праздником Христова Воскресения! Желаю вам подлинной духовной радости, утешения и успеха во всех благих начинаниях! Христос воскресе! Воистину воскресе!

+ ДИМИТРИЙ митрополит Тобольский и Тюменский, глава Тобольской митрополии, ректор Тобольской духовной семинарии. Пасха Христова, град Тобольск, 19 апреля 2020 года

# митрополита Тобольского и Тюменского Димитрия

Пасхальное послание детям

XPUCTOC BOCKPECE!

Христос воскресе!

Весь мир ликует. Святой Правды торжество Зло напрасно атакует -Побеждает Божество. Будем зла остерегаться. Что лукавый в мир несет, Будем всех любить стараться, К чему Церковь нас зовет. Трудно людям жить без Бога. Он духовный наш Исток. В Нем и радость, и подмога. Жизнь в любви - святой урок. В мир пришел Христос-Спаситель, Он принес нам благодать. Враг лукавый - соблазнитель -Дерзал Иисуса искушать. В дни поста Его в пустыне Голод плоти распознал – К претворенью камня в хлебы Христа дерзко призывал. Получив отказ, лукавый Решил гордостью пленить: Предложил при всем народе С высот храма воспарить. А затем возвел на гору -Там открылась красота. Но Христову кротку взору Мир без Бога - пустота Отвергая искушенья, Христос свободу сохранил, Исполненью благой воли Он ничем не изменил. Дал пример всем христианам Разумно Бога познавать.

В делах добрых ежедневно



конфессий вносит большой вклад в развитие

лучия! Пусть этот светлый праздник принесет

долгожданные позитивные перемены, согреет

теплом и самыми добрыми чувствами ваши

Желаю всем здоровья, мира и благопо-

губернатор Тюменской области

A.B. MOOP.

и процветание родной земли.

Свою волю укреплять. Голос совести - глас Божий Нам не должно заглушать! Позабыв об этой правде, Не все приняли Христа. Горделиво клеветали И предали для суда. Суд неправый совершили И распяли на кресте. Злодеяние свершили, Мир пребывает в темноте. За Его любовь и милость Обнажилось в мире зло. Торжество правды проявилось Обновилось человека естество. Христос воскресе! Весь мир ликует. Святой Правды торжество Зло напрасно атакует Побеждает Божество!

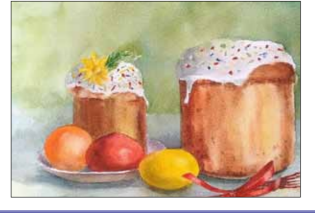
ВОИСТИНУ ХРИСТОС ВОСКРЕСЕ!

+ ДИМИТРИЙ митрополит Тобольский и Тюменский, Пасха Христова, град Тобольск, 2020 год

### О благословении куличей и пасх в домашних условиях

В условиях распространения коронавирусной инфекции, учитывая, что у многих прихожан не будет возможности лично посетить храмы в день Пасхи, по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла верующие, оставшиеся дома, могут совершить благословение куличей, пасх, яиц и прочей пасхальной снеди самостоятельно следующим образом.

Перед пасхальной трапезой



следует трижды пропеть тропарь Пасхи «Христос воскресе из мертвых, / смертию смерть поправ, / и сущим во гробех живот

Затем окропить снеди освященной водой (если она есть) со словами: «Во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Аминь».

деятельности церковных учреждений в условиях распространения коронавирусной инфекции/Патриархия.ru

Рабочая группа по координации

# Завершилось собрание духовенства и мирян Тобольской митрополии



10-11 марта, на второй седмице Великого поста, в Тобольске прошло собрание духовен-

ства и мирян Тобольской митрополии. Общее количество прибывших участников епархиального собрания - 336 человек: это священники и миряне, представители приходов, монастырей и духовных учебных заведений.

После молебна, общего фото и встречи с благочинными в Софийско-Успенском соборе началось само собрание. Митрополит Тобольский и Тюменский Димитрий рассказал о событиях истекшего года и о положении дел в епархии.

По состоянию на 1 января 2020 г. в епархии действуют 4 монастыря, 67 зарегистрированных приходов и 57 религиозных групп, 78 храмов, 52 молитвенные комнаты и дома, 13 часовен. В каноническом подчинении управляющего епархией находится 161 священнослужитель. За 2019 год было совершено 5 диаконских и 1 иерейская хиротонии. Также в епархии в четырех монастырях проживают 60 монахов и монахинь

В Тобольской духовной семинарии,

регентской и иконописной школах, православной гимназии обучаются 472 человека.

В Тобольской, Тюменской и Ялуторовской православных гимназиях обучаются 588 детей. В 78 приходских воскресных школах на начало учебного года насчитывался 2971 учащийся.

С подробным докладом о положении дел в Ишимской епархии выступил епископ Ишимский и Аромашевский Тихон. Руководитель епархиального отдела

религиозного образования и катехизации диакон Димитрий Майоров сделал сообщение

о выборе предмета «Основы религиозных культур и светской этики» в общеобразовательных школах.

Кроме того, состоялись перевыборы членов епархиального совета и епархиаль-

В качестве членов епархиального совета собранием были избраны: - протоиерей Алексий Петров, секретарь

епархиального управления; – архимандрит Зосима (Горшунов), духовник епархии:

- игумен Серафим (Краснов), наместник Знаменского Абалакского монастыря;

- иеромонах Варлаам (Горохов), проректор Тобольской духовной семинарии по

> научной и учебно-методической работе. В качестве членов епар-

хиального суда были избраны: - протоиерей Георгий Безнутров, настоятель Покровского храма с. Каменка:

- игумен Серафим (Краснов), наместник Знаменского Абалакского монастыря;

- иеромонах Макарий (Ющенко), проректор по воспитательной работе Тобольской духовной семинарии.

В заключение хор Тобольской духовной семинарии и Тобольской православной гимназии исполнил для собравшихся духовные песнопения.

Вечером в храме было совершено вечернее великопостное богослужение, на котором многие приступили к таинству исповеди.

Второй день собрания митрополии начался с утреннего великопостного богослужения в СофийскоУспенском соборе, которое возглавили митрополит Тобольский и Тюменский Димитрий и епископ Ишимский и Аромашевский Тихон.

Глава Тобольской митрополии удостоил церковных наград ко дню Святой Пасхи ряд священнослужителей. Также на богослужении состоялась диаконская хиротония студента 4 курса Тобольской духовной семинарии, выпускника Тобольской православной гимназии Антония Генриха.

После окончания Преждеосвященной литургии в актовом зале главного корпуса Тобольской семинарии состоялась встреча митрополита Димитрия и епископа Тихона с мирянами - делегатами от приходов Тобольской митрополии. А затем для участников



собрания была организована экскурсия по Тобольским духовным школам

В тот же день митрополит Димитрий и епископ Тихон встретились с духовенством митрополии в Тронном зале Архиерейского дома. В ходе встречи состоялось награждение духовенства и монашествующих епархи-

> Пресс-служба Тобольской митрополии

### Преподаватели семинарии проводят учебные занятия в дистанционной форме

С 23 марта образовательный процесс в Тобольской духовной семинарии продолжается с помощью дистанционных

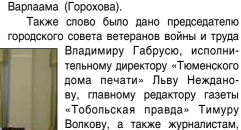
образовательных технологий. В учебном процессе используются их различные формы: платформа для создания и проведения вебинаров pruffme.com. электронная почта, социальные сети, электронная библиотечная система «Университетская библиотека онлайн», электронные ресурсы открытого бесплатного доступа, учебные материалы, разработанные преподавателями семинарии.



### Презентация IV тома энциклопедии «Бессмертный полк: рота тюменских журналистов»

5 марта во Дворце наместника Тобольского историко-архитектурного музея-заповедника состоялась презентация четвертого тома энциклопедии «Бессмертный полк: рота тюменских журналистов».

Первые три тома энциклопедии истории



думы Владимира Майера, представителя

Тобольско-Тюменской епархии, проректора

по научной и учебно-методической работе

Тобольской духовной семинарии иеромонаха

многотомника. На встрече присутствовали члены депутатского корпуса Тюменской областной думы, журналисты Тюменской области, представители общественности, преподаватели и студенты Тобольского педагогического института им. Д.И. Менделеева, воспитанники Тобольской духовной семинарии

По окончании презентации IV том книги был подарен участникам встречи, а также передан в администрацию города Тобольска, областные библиотеки, музей печати, библиотеки Тобольской духовной семинарии и педагогического института.

> Пресс-служба Тобольской духовной семинарии





18 января 2018 года. В издание вошли «Печатные СМИ Тюменской области: век XX - век XXI», «Тюменское радио: век XX - век XXI» и «Тюменское телевидение: век

XX - век XXI». Том «Бессмертный полк: рота тюменских журналистов» посвящен 75-летию Великой Победы. Это живой и трогательный рассказ о судьбах людей, которые отличились в боях на фронте, а в мирное время посвятили себя журналистике.

Труд представил советник губернатора Тюменской области, член Союза писателеи России Александі Новопашин. Приветственные слова прозвучали от первого заместителя главы города Тобольска Яны Зубовой, депутата Тюменской областной



Своим талантом и рукоделием народные

мастерицы обогатили российскую культуру.

странено среди всех сословий и народов.

Без золотного шитья трудно представить

себе праздничные национальные костюмы и

церковное убранство. Своим искусным ма-

стерством золотного шитья славились мона-

хини Иоанно-Введенского женского монастыря под Тобольском. В собраниях музейных

фондов (Тюмени, Тобольска, Ялуторовска)

хранятся коллекции золотошвейных изделий,

выполненных в монастырской мастерской, а

был практически утрачен. Но в современном

обществе интерес к золотному шитью воз-

рождается благодаря музеям и монастыр-

ским храмам, которые и сегодня являются

хранителями чудотворного искусства.

К сожалению, в XX веке этот промысел

также народными мастерицами.

Золотное шитье в России было распро-

### Доцент семинарии принял участие в международной исторической конференции в дистанционном формате Иеромонах Варлаам (Горохов),

доцент, кандидат богословия, кандидат исторических наук, проректор по научной и учебно-методической работе, 26 марта принял участие в международной научной конференции «Диалог культур Запада и Востока через призму единства и многообразия в преемственности и модернизации общественного сознания: древний мир, средневековье, новое и новейшее время». Конференция была организована Институтом востоковедения имени Р.Б. Сулейменова Комитета науки Министерства образования и науки Республики Казахстан.



В связи с объявлением президентом Республики Казахстан К.-Ж. Токаевым чрезвычайного положения в стране, а также карантина с целью недопущения распространения опасной инфекции конференция прошла в дистанционном формате.

Иеромонах Варлаам (Горохов) выступил с докладом «Кризис власти у династии Омридов (IX в. до н.э.)» в секции II «Диалог восточных и западных концептов культуры в пространстве Казахстана. Сущность и особенности восточной и западной цивилизаций: древний мир, средние века, новое и новейшее время».

В докладе доцента иеромонаха Варлаама (Горохова) были проанализированы основные факторы возникновения кризиса власти у представителей династии Омридов (IX в. до н.э.). Основное внимание уделено анализу внутренних факторов. Автор считает, что государственная власть вступила в период спада социально-политического развития по причине военного, религиозного, социальноэкономического, социально-экологического факторов. Ни одна из групп знати на севере Израиля не поддержала эту династию во время переворота военачальника Йеху.

Публикация явилась результатом многолетних исследований по истории формирования и развития древнеизраильских государственных и общественных институтов, социально-экономических отношений в X-IX вв. до н.э.

### Лыжня Победы - 75

25 февраля в тюменском духовном училище состоялась спортивно-патриотическая акция «Лыжня Победы - 75», посвященная 75-летию Победы в Великой Отечественной



войне. Этот проект был реализован при финансовой поддержке ПАО «Запсибкомбанк» в г. Тюмени и благотворительного фонда развития города Тюмени.

Участники акции заранее готовились к ее проведению: изучали историю Великой Отечественной войны, проводили лыжные тренировки. Благодаря спонсорам был приобретен необходимый инвентарь: закуплены лыжные ботинки необходимого размера.

Во время лыжного пробега командам нужно было успешно пройти дистанцию со станциями, каждая из которых была посвящена одному из городов-героев. На станциях лыжников встречали волонтеры, которые задавали ребятам вопросы о событиях Великой Отечественной войны, связанных с этими

> При подготовке проекта «Лыжня Победы» основными целями организаторов были: изучение участниками истории побед нашей страны в освободительных войнах, исторических событий Великой Отечественной войны, биографии полководцев и героев войны, хронологии крупных сражений, географии основных событий войны, городов-героев, пропаганда здорового образа жизни среди молодежи, популяризация зимних видов спорта, воспитание у подрастающего поколения чувства пюбви к Родине, гордости за свою страну, патриотизма, уважения к исторической памяти.

Участники акции были поделены на 2 отряда, которые успешно справились с поставленными перед ними задачами – без потерь прошли всю дистанцию и хорошо ответили на заданные вопросы. По окончании акции ректор Тюменского духовного училища протоиерей Михаил Безукладников вручил всем участникам пробега сладкие подарки.

Тюменское духовное училище





В Тюмени появится новый храм





6 марта митрополит Тобольский и Тюменский Димитрий освятил сваи для стро-

ительства храма в честь Всех святых в земле Русской просиявших на улице Александра Логунова, 17а, г. Тюмени.

Его Высокопреосвященству сослужили благочинный Тюменского благочиния протоиерей Андрей Сбитнев, настоятель будущего храма иерей Константин Пирожников, диакон Андрей Сарибекян. Также в этот торжественный для прихода день о строительстве храма молились прихожане. Сейчас богослужения проходят в храме-часовне.

По окончании освящения владыка Димитрий обратился с архипастырским словом ко

всем присутствующим: «Сердечно приветствую вас в этот знаменательный для нашего города день, когда мы положили

основание нового храма в честь Всех святых в земле Русской просиявших. Это событие знаменательное и памятное будет для каждого из нас, ибо в городе Тюмени появится каменный капитальный храм.



Храм - это дом Божий, в который мы будем приходить, и наша душа, как дыхание Божие, будет укрепляться, утешаться и радо-

ваться. А самое главное - в храме, по дару Христа, мы имеем возможность совершать таинства крещения, покаяния, соборования, т.е. те таинства, которые освящают нашу душу, духовно возвышают нас.

Поэтому всех вас сердечно приветствую; будем, братья и сестры, молиться, чтобы Господь благословил успехом это дело, чтобы мы радовались успехам строителей и, конечно, молитвенно благодарили тех, материальная помощь которых помогает этому событию совершаться. Божие благословение да пребудет со всеми нами!»

После этого была забита первая свая. Всего их будет забито 136 штук. Храм сможет вместить около 100 человек. На память было сделано общее фото.

> Пресс-служба Тобольской митрополии

### Выставка золотного шитья «Живопись иглой» открылась в Тюмени



22 февраля в рамках проекта «Живопись иглой - золотное шитье Сибири» открылась выставка, посвященная золотошвейным традициям народов, проживающих в тюменском регионе.

В мероприятии приняли участие руководитель музея «Дом Машарова» Гульнара Демчук, представитель Департамента культуры Тюменской области Ольга Носырева и автор проекта Елена Сулейманова.

Они рассказали гостям о богатом культурном наследии региона, познакомили собравшихся с традиционными костюмами русских и татарских женщин, рассказали о памятниках золотошвейного искусства, предоставленных фондами музейного комплекса им. И.Я. Словцова.

Гости встречи приняли участие в мастер-классе «Золотая канитель» и выполнили броши в виде пера жарптицы. В интерактивной зоне все желающие могли сфотографироваться в кокошнике, подчеркивающем красоту представительниц прекрасного пола.

Как отметили организаторы выставки, золотное шитье занимает особое место в декоративно-прикладном искусстве Тюменской области, выделяясь красотой и изысканностью.







#### День молодежи в Ишимской епархии



23 февраля в Ишиме прошел праздник в честь Дня православной молодежи. Организаторами праздника выступили Ишимская епархия и музей «Городская управа».

Ребята разделились на две группы - старшую и младшую. Младшая группа отправилась в музей П.П. Ершова, где дети посмотрели театральное выступление и ответили на вопросы викторины

Старшая группа сначала отправилась в арт-галерею, где ребята послушали рассказ о художниках Ишима и попробовали себя в технике живописи акриловыми красками. Самые оригинальные работы были отмечены памятными подарками.

Следующей точкой стал музей «Городская управа», где ребята не только узнали много Клирик храма протоиерей Александр Корнинового об истории Ишима, но и прикоснулись енко познакомил детей с убранством храма, к быту наших предков. А после всех мерос правилами поведения в доме Божием. приятий дружно отправились трапезничать в Ишимскую православную гимназию.

#### Освящение придорожного креста в Сладково

25 марта, в среду Крестопоклонной сед- в селе Сладково Сладковского района был

мицы, по благословению правящего архиерея освящен придорожный крест, сооруженный и

смонтированный силами начальника и работников местного жилищно-коммунального

Освящение провели настоятель прихода во имя Всемилостивого Спаса с. Сладково иерей Вадим Овчинников и клирик прихода иерей Леонид Квашнин. Вместе со священниками и некоторыми прихожанами на молебне молились представители ЖКХ Сладковского района.



12 марта храм в честь Вознесения Господ-

Школьники узнали, зачем ходить в храм, как молиться и о чем просить Господа. В заключение беседы священник пожелал ребятам возрастать в здравии и послушании родителям и наставникам, хорошо учиться, с любовью относиться друг к другу.



#### Священнослужитель встретился с сотрудниками Ишимской полиции

НОВОСТИ ИШИМСКОЙ ЕПАРХИИ

Посещение учащимися 4-х классов храма

в честь Вознесения Господня

13 марта председатель отдела по взаимодействию с вооруженными силами и правоохранительными органами Ишимской епархии протоиерей Александр Чурсин встретился с личным составом межмуниципального отдела МВД России «Ишимский».

Темой встречи была профилактика суицида. К большому сожалению, данная проблема является очень актуальной среди людей, носящих погоны. Были рассмотрены факторы, которые подталкивают современного человека к совершению этого греха, а также пути выхода из сложившейся ситуации.



#### Священнослужитель благословил участников конкурса строя и песни

комотив» прошла олимпиада (конкурс строя и песни) среди курсантов СГ ДПВС (специализированных групп добровольной подготовки к воинской службе). Мероприятие приурочено

к 75-летию победы в Великой Отечественной войне.

На конкурсе среди почетных гостей был председатель отдела по взаимодействию с вооруженными силами и правоохранительными органами Ишимской епархии протоиерей Александр Чурсин. Священнослужитель напомнил курсантам о значимости спортивной и военной подготовки для будущих

28 февраля в спортивном комплексе «Ло- защитников Отечества. Он также пожелал всем Божией помощи в состязаниях.

В конце состоялось награждение и было сделано общее фото.



#### Встреча с учениками начальной школы с. Казанского

19 февраля, в неделю добрых дел, в начальной школе с. Казанского священник Вадим Овчинников встретился с учениками второго класса. В течение одного урока иерей Вадим рассказывал детям о почитании родителей, приводил примеры из Священного Писания, а дети активно участвовали в беседе.

Также батюшка рассказал ребятам о празднике Сретения Господня и пояснил притчу о блудном сыне, которая хорошо проиллюстрировала тему о почитании родителей и об отношении родителей к детям.

НОВОСТИ ХАНТЫ-МАНСИЙСКОЙ МИТРОПОЛИИ



По материалам сайта Ишимской епархии

### НОВОСТИ САЛЕХАРДСКОЙ ЕПАРХИИ

#### Миссионерская поездка в Самбург

Помощь пенсионерке п. Ханымей

День оленевода в Красноселькупском районе

Выставка ко Дню православной книги

Божественная литургия в новоуренгойской

городской больнице

Состоялась миссионерская поездка в поселок Самбург Пуровского района. В поездке участвовали клирики прихода храма



в честь святителя Николая Чудотворца г. Тарко-Сале: протоиерей Алексий Падылин и диакон Константин Рухленко.

Поездка планировалась на неделю раньше, но из-за теплой погоды зимник на Самбург был закрыт. С наступлением холодов поездка стала возможной.

Выехали из Тарко-Сале утром 20

В первые недели Великого поста со-

трудники социального отдела храма Рож-

дества Христова п. Ханымей помогали жи-

тельнице поселка, оказавшейся в трудной

ситуации. Женщина преклонного возраста

проживает одна и по состоянию здоровья

не может содержать квартиру в порядке.

Она неоднократно попадала в больницу

пила в больницу, служба социальной опеки

поселка обратилась в православный храм в

надежде не только на физическую помощь,

Когда женщина в очередной раз посту-

За несколько дней в квартире был

С 18 марта в детской библиотеке

Муравленко ко Дню православной книги

организована выставка, на которой пред-

ставлена литература как для взрослых,

так и для детей: об истории и основах

православия, об иконописном искусстве и

православных святых.

из-за нездорового образа жизни.

но и на духовное окормление.

Дорога составляет 370 км пути в один конец, 70 км из которых - зимник. Вечером того же дня в храме в честь святого пророка Илии отец Алексий провел таинство исповеди для крестных и крещаемых, где исповедовались 4 человека. После исповеди отец Алексий с диаконом Константином совершили таинство соборования.

21 марта, в субботу, служили панихиду, а после совершили таинство крешения. Вечером отслужили всенощное бдение чином выноса Животворящего Креста.

22 марта, в воскресенье, отслужили литургию. Ко причастию Святых Тела и Крови Христовых приступили 11 человек. В конце литургии отец Алексий произнес проповедь о необходимости жертвенности и доверия Богу. По окончании литургии был отслужен водосвятный молебен. На всех богослужениях во время поезлки пел

и читал диакон Константин. После литургии, пообедав, выехали в Тарко-Сале. На обратной дороге зимник был замечательный и по Тарко-Сале пои через 7 часов прибыли в п. Самбург. брались почти за 6 часов.

наведен порядок, ликвидированы старые

непригодные веши. На помощь прихожанам

также пришли жители поселка и молодежь

С 13 по 23 марта иеромонах Авель

В с. Ратта 14 марта проходил районный

(Крашенинников) с миссионерской целью

посетил два поселка в Красноселькупском

день оленевода, где при содействии каза-

ков села и администрации был установлен

православный чум-часовня. Священнослу-

житель пообщался с гостями праздника

и ответил на интересующие их вопросы,

а также раздал желающим православную

районе: с. Ратта и с. Толька.

литературу и иконы.

#### Исакова, получить благословение и иконки святого Георгия Победоносца. Беседа со священнослужителями прошла

в детском саду Мегиона

НОВОСТИ ХАНТЫ-МАНСИЙСКОЙ ЕПАРХИИ

Настоятель Георгиевского храма Сургута напутствовал

курсантов Союза морских пехотинцев Югры

Ролители петского сала МАЛОУ ЛС № 14 — тей — это большой отповский и материнский «Умка» встретились с протоиереем Мирославом Рогатиным, клириком храма прмц. великой княгини Елисаветы, и имамомхатыбом Мамашарифом Ахмедовичем Санговым, чтобы побеседовать о семейных ценностях.

Ежегодно курсанты «Союза морских

пехотинцев XMAO - Югры» отправляются

на Алтай для прохождения альпинистской

подготовки. Традиционно перед таким от-

ветственным событием они приходят за

благословением в храм великомученика

Георгия Победоносца г. Сургута. Вот и

21 марта перед отправкой в дорогу юные

морские пехотинцы собрались на террито-

рии храма, чтобы услышать напутственное

слово настоятеля протоиерея Антония

В своем рассказе отец Мирослав обратил внимание родителей на значимость воспитания детей в семье, так как именно там они проходят первую и самую важную школу жизни. Известно, что дети не рождаются ни добрыми, ни злыми, ни грубыми, ни вежливыми. Эти качества формируются в процессе их развития, целиком определяются теми условиями, в которых они живут.

Воспитать добрых и благочестивых де-

труд. Ни в коем случае при детях нельзя лицемерить, обманывать, иначе и дети вырастут такими. Поведение старших - пример для детей. Если дети видят, что родители относятся к людям, особенно пожилым, с уважением и воспитывают их в духе уважения к старшим, однозначно из них вырастают вежливые и чуткие люди.

Беседа с родителями прошла в непринужденной форме. Вопросы по воспитанию ребенка были разные: простые и требующие более подробного объяснения, касающиеся духовного роста и личной жизни.

Слова искренней благодарности и признательности прозвучали от участников встречи в адрес священнослужителей.

### Священнослужители приняли участие в заседании Общественной палаты Югры



21 марта протоиерей Сергий Кравцов, благочинный Ханты-Мансийского благочиния,

и иерей Андрей Венза, настоятель храма Вознесения Господня п. Горноправдинска, приняли участие в заседании Общественной палаты Югры, на котором была поднята тема подготовки общественного наблюдения за ходом общероссийского голосования по вопросу одобрения изменений в Конституцию Российской Федерации.

Также члены Общественной палаты Югры выбрали своего представителя в Общественную палату Российской Федерации. Им стала заместитель председателя палаты Ольга Сидорова.

#### В пгт. Пойковском отпраздновали 20-летие приходской библиотеки

22 марта библиотекари прихода храма Святой Троицы пгт. Пойковского организовали и провели мероприятие, посвященное 20-летию образования приходской библиотеки. На тематической встрече присутствовали настоятель прихода иерей Виктор Мурзаков, штатный клирик иерей Константин Колесников и прихожане.

Любителей книг оказалось немало. Приходская библиотека наполнилась: всем едва хватило мест. В этот юбилейный день отец Виктор и прихожане обратили торжество слов и отдали теплоту своих сердец нашим ветеранам - милым, скромным людям, посвятившим себя библиотечному делу в нашей приходской библиотеке.

Всем были вручены почетные грамоты: Тювецскому Владимиру – «За проведение духовно-просветительской образовательной работы среди жителей пгт. Пойковский, большой личный вклад в формирование фонда и организацию работы приходской библиотеки»; Алиеву Иоанну - «За вклад в сохранение духовных традиций, личный вклад в формирование книжного фонда приходской библиотеки»; Рыбину Олегу – «За добросовестный труд во славу Божию по формированию и комплектации



Своими впечатлениями о прочитанных книгах поделились молодые читатели библиотеки. В заключение мероприятия запустился флешмоб «Фотография с книгой, которую посоветуешь прочитать».

Библиотека открыта для всех, рада своим верным и постоянным читателям и готова принимать новых. За 20 лет произошло много перемен. Но библиотека неизменно делает главное: приобщает людей к знаниям, учит их мыслить, читать, мечтать, становится центром общения и получения информации.

> По материалам сайта Ханты-Мансийской епархии

#### НОВОСТИ ЮГОРСКОЙ ЕПАРХИИ

#### В Нягани состоялось очередное собрание духовенства благочиния На совещании рассматривались вопросы,

24 марта в соборном храме свт. Алексия Московского города Нягани состоялось собрание духовенства Няганского благочиния.

На собрании присутствовали благочинный иерей Еварест Нигамедьянов, штатные клирики соборного храма иерей Алексий Заруцкий и иерей Леонид Степанов; настоятель храма в честь прп. Серафима Саровского (п. Талинка) иерей Максим Фирсов; настоятель храма в честь Покрова Пресвятой Богородицы (с. Унъюган) протоиерей Сергий Тарасов; настоятель храма в честь Владимирской иконы Божией Матери (г. Нягань) иерей Вячеслав Атаманенко.

Вышли на двустороннюю видеосвязь настоятель храма в честь прав. Иоанна Кронштадтского (с. Перегребное) иерей Федор Мельниченко; настоятель храма в честь прав. Симеона Верхотурского (п. Приобье) иерей Владимир Шишков, клирик соборного храма свт. Алексия Московского диакон Антоний Сараев.

Председательствовал на собрании иерей Еварест Нигамедьянов. Открылось собрание общей молитвой.

связанные с угрозой распространения коронавируса и объявленным карантином. Иерей Еварест Нигамедьянов раздал всем присутствующим листовки Министерства здравоохранения «Что надо знать о коронавирусе» и предоставил информацию о реализуемых мероприятиях по предотвращению завоза и распространения коронавирусной инфекции.



Также обсудили проведение пасхальных мероприятий, назначили ответственных за отделы благочиния священнослужителей и затронули жизненно важные вопросы приходов.

### Первый «блин» – не комом

«Не всегда первый блин – комом!» такими словами начал свое выступление настоятель храма прп. Серафима Саровского п. Талинка иерей Максим Фирсов на состоявшейся 30 марта онлайн-встрече Натальи Комаровой с победителями конкурса на грант губернатора.

Поводом послужила приятная новость: заявленный на окружной конкурс проект православной общины был объявлен в числе победителей. Теперь участники молодежного военно-патриотического движения при храме получили возможность не только постигать основы православного вероучения, знакомиться с историей славных подвигов наших героев, но и получить навыки общей физической подготовки, овладевая техникой фланкировки шашкой, строевой подготовкой. Все это стало возможным благодаря помощи активных членов приходской общины, взявшихся за это доброе дело, и денежным

средствам, выигранным в первом конкурсе 2020 года на грант губернатора.

Проект направлен на воспитание подрастающего поколения, взаимодействие с родителями, объединение усилий общины православного прихода с администрацией поселения, близлежащих населенных пунктов, общественных организаций и объединений.



#### В Унъюгане прошли IV районные Кирилло-Мефодиевские чтения

славным приходом храма Покрова Богородицы были проведены IV районные Кирилло-Мефодиевские чтения «Мы помним, мы гордимся... Великая Отечественная война в историко-культурном наследии России» по Октябрьскому району. Чтения проходили в трех

номинациях: «Исследовательская работа»; «Литературное творчество»; «Рисунок и его представление». Всего была представлена 51 работа из населенных пунктов Талинка, Унъюган, Малый Атлым, Андра, Перегребное, łемаши, Нижние Нарыкары.

Открыл чтения школьный хор. Ребята исполнили несколько песнопений патрио-

2 марта в Унъюганской средней школе №2 тической тематики. Директор школы Ольга

им. М.И. Альшевского совместно с право- Александровна Каратаева приветствовала всех участников чтений. сказала о значимости дней славянской письменности и культуры и пожелала гворческих успехов. В ответном слове на-

стоятель православного прихода протоиерей Сергий Тарасов поблагодарил руководство школы за предо-

ставленную площадку, сказал несколько слов о подвиге Кирилла и Мефодия и пожелал плодотворной работы. По окончании чтений и оценки жюри

лучшим докладчикам было рекомендовано направить свои работы для участия в ежегодных епархиальных Кирилло-Мефодиевских

#### Состоялось заседание общественного совета в городе Советском



18 марта в Советском состоялся общественный совет.

На собрании жители Советского района обсудили интересующие их вопросы. В заседании совета принял участие настоятель прихода храма свт. Николая Чудотворца иерей Константин Грязин.

> По материалам сайта Югорской епархии



молельной комнате новоуренгойской городской больницы состоялась Божественная литургия. Богослужение совершил насто-

ятель протоиерей Александр Колесников. После литургии священник совершил

По материалам сайта Салехардской епархии

# Пасха

Идет вкруг храма крестный ход -В нем каждый знает свой черед. Под медный звон колоколов Молитву вторит богослов. Вослед и братья во Христе Со святым ликом на холсте. Грядет за ними паства вся, Иконы древние неся.

Бабульки следуют в ночи, Таща в корзинках куличи. На ветерке хоругвей всплеск, В крестах от свеч полночный блеск. Разминку дав своим стопам. Вернулись все в заветный храм. Внутри в убранстве – лепота! Открыты Царские врата, Иконостас ласкает взор, Чарует слух церковный хор.



С молитвой пастырь здесь и днесь Доносит всем благую весть: «Христос воскрес! Христос воскрес!!!» В ответ: «Воистину воскрес!» А вслед, вдруг истину открыв, Кричит мальчоночка в надрыв Нам звонким голосом небес: «Христос воистину воскрес!!!»

Егор КОСИН

# Игумен Даниил - русский паломник на Святой Земле

В славные годы правления князя Владимира Святославовича не только расширились владения Киевской Руси, но благословением Божиим пришло на русскую землю христианство. Как много важных и судьбоносных событий произошло для нашей страны с Крещением Руси! Сколько нового и интересного предстояло узнать, понять и осмыслить нашему народу, услышать слова и молитвы, которые навсегда останутся в сердце русской души.

Во всем мире Древняя Русь прославлена своей живописью и архитектурой. Одним из

весть временных лет» Нестора Летописца, «Слово о законе и благодати» митрополита Илариона, «Слово о полку Игореве». Эти ставшие сегодня классическими книги повествуют нам о приоритетах общинной жизни народа: государственности, законе, Церкви, Отечестве, патриотизме.

Интересно, что из всего разнообразия жанров этих сочинений - летописей, житий святых, проповедей - одним из любимых в нароле становятся записки о путеществиях паломников, или «хождения». Первое подробное описание святых мест сделал право-



удивительных и серьезных явлений русской культуры стала и древнерусская литература.

Появление первых литературных произведений было обусловлено необходимостью перевода множества просветительских и богослужебных книг. Вместе с этим один за одним рождаются на Руси и собственные авторские сочинения древнерусских писателей. Перечислим самые известные из них: «По-

славный монах по имени Даниил. Первый памятник паломнической литературы Киевской Руси так и называется – «Житие и хождение Даниила, Русской земли игумена». Неизвестно, игуменом какого монастыря он был, предположительно, черниговского, может быть, киевского.

«Вот я, недостойный игумен Даниил из Русской земли, худший из всех монахов,

отягченный грехами многими, неспособный ни к какому делу доброму, будучи понуждаем мыслью своею и нетерпением моим, захотел видеть святой город Иерусалим и Землю обетованную». Так он начинает повествование об удивительной поездке своей жизни, ставшей примером для многих жаждущих посетить места, где родился и проповедовал Христос.

Начните читать «Хождения» - и вы увидите, как Даниил благоговейно пишет и рассуждает о каждом земном событии в жизни Господа нашего. Как мог, он подробно записал расположение храмов, населенных пунктов относительно друг друга, чтобы лучше ориентироваться на местности. Получился своего рода путеводитель для паломника с описанием библейских событий.

Точная дата прибытия монаха Даниила в Иерусалим неизвестна, ориентировочно это период между 1104-1108 годами. Как раз в это время в Палестине правил король крестоносцев Балдуин. Рыцари Первого крестового похода захватили Иерусалим и объявили его столицей Латинского королевства. Времена были неспокойные. Путь от Иерусалима на юго-восток был «весьма страшен и очень тяжел». Благодаря доброму расположению короля наш пилигрим оказался близ Галилейского моря, куда было опасно ходить без воинского сопровожления.

Остановился Даниил в лавре святого Саввы Освященного. И сегодня, по традиции. путешествующим странникам предоставляется ночлег в монастыре или храме. «И помог мне Бог встретить в лавре мужа святого и старого днями, и очень книжного; тому святому мужу вложил Бог в сердце любить меня, худого, и он показал мне хорошо все святые те места: и в Иерусалиме, и по всей земле той поводил меня, и до Тивериадского моря проводил меня, и к Фавору, и в Назарет, и до Хеврона, и до Иордана, и по всем тем местам поводил меня, и потрудился со мною, движимый любовью». – пишет Даниил.

Начало его путешествия происходит от града Константинополя (современный город Стамбул в Турции). Далее по Великому

(Средиземному) морю Даниил приплывает в портовый город Яффу (современный город Тель-Авив в Израиле). Сегодня именно в этот город приезжают со всего мира паломники, чтобы увидеть Святую Землю.

Через церковь великомученика Георгия Даниил идет в Иерусалим. Скорее всего, он проходит через город Лидду (современный город Лод). В той церкви находится гробница святого Георгия, а также цепь, которой он был скован.

Как много евангельских и ветхозаветных историй ожили на этих страницах: Гефсиманский сад. где молился Христос перед казнью, священная река Иордан, в водах которой Иоанн Креститель крестил Господа, пещера Ильи Пророка, города Иерихон, Капернаум, Назарет, Вифлеем, Кана Галилейская... Поднимался Даниил и на Фавор, и на Елеонскую гору. Это путешествие вместило три года земной жизни Иисуса Христа и явило русской земле первое письменное свидетельство-описание географической местности Святой Земли.

В конце своего пути русский монах поставил на Гробе Господнем лампаду от всех русских людей. Произошло это, со слов игумена, вот так: «Пошел ко князю тому Балдуину и поклонился ему до земли. Он же, видя меня, дурного, подозвал меня к себе с любовью и сказал мне: «Чего хочешь, русский игумен?» Он меня хорошо узнал и полюбил меня очень, поскольку муж он добродетельный, и смиренный весьма, и ничуть не гордый. Я же сказал ему: «Князь мой, господин мой! Молю тебя, Бога ради и князей ради русских: повели мне, чтобы и я поставил свою лампаду на Гробе Святом от всей Русской земли!»».

Почтим и мы доброй памятью боголюбивого монаха Даниила. Сегодня мы видим непрестанный поток людей к святыням Святой Земли. А это значит, что стремление увидеть и осязать благословенное Богом место не угасло у русского человека, и есть в нем желание прожить жизнь с Господом в Его земном Отечестве.

> Наталья ЛИПАЕВА, г. Тюмень

### AMPEMB

МЕСЯЦЕСЛОВ

1 апреля (19 марта ст.ст.) - Мчч. Хрисанфа и Дарии (283) и иже с ними. Прав. Софии, кнг. Слуцкой (1612). Прп. Иннокентия Комельского, Вологодского (1521). Св. Иоанна Блинова, исп. (1933).

2 апреля (20 марта) - Четверток Великого канона. Свт. Никиты исп., архиеп. Аполлониадского (ок. 813-820). Сщмч. Владимира Пиксанова пресвитера (1918). Сщмч. Василия Соколова диакона (1938).

3 апреля (21 марта) - Прп. Серафима Вырицкого (1949). Свт. Фомы, патриарха Константинопольского (610). Сщмч. Владимира Введенского пресвитера (1931).

4 апреля (22 марта) – Похвала Пресвятой Богородицы (Суббота Акафиста). Сщмч. Василия, пресвитера Анкирского (362-363). Прп. Исаакия Далматского (IV).

5 апреля (23 марта) – **Неделя 5-я** Великого поста. Прп. Марии Египетской. Мч. Василия Мангазейского (1600). Сщич. Макария Квиткина пресвитера (1931). Прп. Сергия Сребрянского, исп. (1948).

6 апреля (24 марта) - Прп. Захарии монаха. Прп. Иакова исп., еп. (VIII-IX). Сщич. Александра Флегинского пресвитера (1918). Сшмч. Владимира Панькина пресвитера (1920)

7 апреля (25 марта) - БЛАГОВЕЩЕНИЕ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ. Преставление свт. Тихона, патриарха Московского и всея России (1925).

8 апреля (26 марта) - Собор Архангела Гавриила. Мчч. Вафусия и Верка пресвитеров, Арпилы монаха, мирян: мцц. Анны, Аллы, Ларисы, Гаафы, царицы Готфской, и иже с

ними (ок. 375). Мц. Параскевы Кочневой (1939). 9 апреля (27 марта) - Мц. Матроны Солунской (III-IV). Прп. Иоанна прозорливого, Египетского (ок. 395). 10 апреля (28 марта) - Прп. Стефана

чудотворца, исп., игумена Триглийского (ок. 815). Мч. Бояна, кн. Болгарского (ок. 830). Сщмч. Василия Малинина пресвитера (1938). Мч. Иоанна Чернова (1939).

11 апреля (29 марта) – Лазарева суббота. Воскрешение прав. Лазаря. Прпп. Марка (XV) и Ионы (1480) Псково-Печерских, Св. Михаила Викторова исп., пресвитера (1933). 12 апреля (30 марта) - Неделя ваий

цветоносная, Вербное воскресенье). ВХОД ГОСПОДЕНЬ В ИЕРУСАЛИМ. Свт. Софрония, еп. Иркутского (1771). 13 апреля (31 марта) - Страстная

седмица. Великий понедельник. Свт. Ионы, митр. Московского и всея России, чудотворца (1461). Сщмч. Иоанна Блюмовича пресвитера (1938). 14 апреля (1 апреля) - Великий вторник.

Оптинского (1913). Прп. Макария, игумена Пеликитской обители (ок. 830). Сщмч. Сергия Заварина пресвитера (1938). 15 апреля (2 апреля) - Великая среда.

Прп. Марии Египетской (522). Прп. Варсонофия

Прп. Тита чудотворца (IX). Мчч. Амфиана и Едесия (306). Мч. Поликарпа (IV). 16 апреля (3 апреля) – Великий четверток. Воспоминание Тайной Вечери. Прп. Никиты

исп., игумена обители Мидикийской (824), Мц. Феодосии девы (307-308). 17 апреля (4 апреля) – Великий пяток. Воспоминание Святых спасительных

Страстей Господа нашего Иисуса Христа. Прп. Зосимы Ворбозомского (ок. 1550). Сщмч. Иоанна Вечорко пресвитера (1933). Мч. Иоанна Колесникова (1943).

18 апреля (5 апреля) - Великая суббота. Перенесение мощей свт. Иова, патриарха Московского и всея России (1652). Прп. Марка Афинского, Фраческого (ок. 400). Сщмч. Алексия Кротенкова пресвитера

(1930).19 апреля (6 апреля) - СВЕТЛОЕ ХРИСТОВО ВОСКРЕСЕНИЕ. ПАСХА. Равноап. Мефодия, архиеп. Моравского (885). Прп. Севастиана Карагандинского,

20 апреля (7 апреля) - Светлая седмица сплошная. Понедельник Светлой седмицы. Прп. Георгия исп., митр. Митиленского (после 820). Прп. Даниила Переяславского 1540). Мчч. Руфина диакона. Акилины и с ними 200 воинов (ок. 310). Прмц. Евдокии Павловой (1939).

21 апреля (8 апреля) – Вторник Светлой седмицы. Иверской иконы Божией Матери. Свт. Нифонта, еп. Новгородского (1156). Мчч. Христодула и Анастасии Патрских, убиенных в Ахаии (1821). Сщмч. Сергия Родаковского пресвитера (1933).

22 апреля (9 апреля) – Среда Светлой седмицы. Собор преподобных отцов, на Богошественной Горе Синай подвизавшихся. Мч. Гавриила Фомина (1942).

23 апреля (10 апреля) - Четверг Светлой седмицы. Мч. Иакова пресвитера и иже с ним (ок. 380). Сщмч. Григория V патриарха Константинопольского (1821) Сщмч. Флегонта *Понгильского* пресвитера (1938). Мч. Димитрия *Вдовина* (1942).

24 апреля (11 апреля) - Пятница Светлой селмины. Иконы Божией Матери «Живоносный Источник». Сщмч. Антипы, еп. Пергама Асийского (ок. 68). Свт. Каллиника Черникского (1868) (Румын.)

Сщмч. Николая Гаварина пресвитера (1938) 25 апреля (12 апреля) - Суббота Светлой седмицы. Прп. Василия исп., еп. Парийского (после 754). Сщмч. Зинона, еп. Веронийского (ок. 370). Прп. Анфусы девы (801). Прп. Афанасии игумении (860). Прмч. Сергия Крестникова (1938).

26 апреля (13 апреля) - Антипасха. Неделя 2-я по Пасхе, апостола Фомы. Сщмч. Артемона, пресвитера Лаодикийского (303). Мч. Крискента, из Мир Ликийских. Мц. Фомаиды Египетской (476). Прмц. Марфы *Тестовой* (1941).

27 апреля (14 апреля) - Свт. Мартина исп., папы Римского (655). Мч. Ардалиона (305-311). Мчч. 1000 Персидских и Азата скопца (ок. 341). Св. Александра Орлова исп., пресвитера (1941).

28 апреля (15 апреля) - Радоница. Поминовение усопших. Апп. от 70 Аристарха, Пуда и Трофима (ок. 67). Мцц. Василиссы и Анастасии (ок. 68). Мчч. Месукевийских: Сухия и дружины е́го (нач. II в.) (Груз.). Сщмч. Александра Гневушева пресвитера (1930).

29 апреля (16 апреля) - Мцц. Агапии, Ирины и Хионии (304). Мч. Леонида и мцц. Хариессы. Ники. Галины. Калисы. Нунехии. Василиссы, Феодоры, Ирины и других (258). 30 апреля (17 апреля) — Прп. Акакия,

еп. Мелитинского (ок. 435). Прп. Зосимы, игумена Соловецкого (1478). Обретение ощей прп. Александра Свирского (1641). Св. Михаила Новицкого исп., пресвитера (1935). Сщмч. Феодора Недосекина пресвитера

# **BAPBAPA**

### Пасхальный рассказ

Лидия Алексеевна сидела в приемной как на иголках: консилиум врачей решал судьбу ее дочери. Какой диагноз они поставят? Будет ли он утешительный, или, наоборот, надо ждать самого худшего? Можно ли вылечить ее дочь, или нет никакой надежды? Все эти вопросы роем толпились в ее голове и не давали ни минуты покоя.

Сколько времени прошло – час. полтора или два - она не знала, так как сейчас время для нее как бы остановилось. В висках стучало, она вставала и делала несколько шагов по приемной, чтобы немного успокоиться, но это мало помогало, и она снова садилась, изредка поглядывая на дверь, за которой совещались врачи.

Наконец из кабинета вышли несколько человек, среди которых был и Валерий Венедиктович Лукьянов, главный врач клинической больницы. Он жестом пригласил Лидию Алексеевну пройти в кабинет, закрыл за нею дверь, усадил за широкий дубовый стол, а сам сел напротив. Лидия Алексеевна вопросительно посмотрела на него.

– Что я вам могу сказать? – начал он, глядя прямо в глаза собеседнице.

 Есть ли надежда? – прервала его Лидия Алексеевна.

– Я ничего не буду от вас скрывать, потому что в этом нет никакой нужды. Подтвердились наши самые худшие предположения: у вашей дочери печень в таком состоянии, что... - Каков диагноз? - снова прервала его

Лидия Алексеевна.

Альвеококкоз печени.

- Что это значит? - Печень перестала выполнять свои функции.

- Можно ли ее вылечить?

 Нет, медицина здесь бессильна. – Что же делать? – упавшим голосом спросила Лидия Алексеевна, с мольбой и надеждой глядя на главного врача.

– Есть только один путь.

- Какой? Трансплантация печени.

Вы можете это сделать? – К сожалению, нет.

Почему? - Такую операцию проводит только одна клиника в мире.

- Где она находится? - живо спросила Лидия Алексеевна. В Израиле. Это клиника «Сураски»,

Тель-Авив.

– Там ведь все платное.

- Конечно. - Как вы думаете, сколько стоит такая операция? - Точно я сказать не могу, но ясно, что

немалые деньги. – Ну, приблизительно?

- Наверно, не менее трехсот-четырехсот

тысяч долларов. С ума сойти! – воскликнула Лидия Алексеевна. - Где же найти такие деньги?

- В том-то и дело.

Даже если я продам свою квартиру и все имущество, то все равно это будут крохи... А что уж говорить...

Валерий Венедиктович встал из-за стола прошелся по просторному кабинету. Опытный психолог, он сделал это для того, чтобы дать своей собеседнице немножко прийти в себя от той негативной информации, которая обрушилась на нее. Что он мог еще ей сказать? Что посоветовать? Чем утешить скорбящую мать?



- Моя бедная доченька! Моя любимая Варварушка!..

Лидия Алексеевна всплакнула, утирая глаза платком, который до сего времени комкала в руках.

- Сколько ей осталось?.. - Слово «жить» замерло на ее губах. Она с надеждой посмотрела на главного врача; в ее глазах стояла невыразимая боль

 Неделя, – Валерий Венедиктович остановился около стола. - А может, и меньше. Мы делаем все возможное, но... – Он развел руками. - От нас мало что зависит...

Войдя в палату, Лидия Алексеевна сразу увидела свою дочь, вернее, ее глаза, большие немигающие, застывшие в какой-то нездешней трудной думе. Кроме глаз, от нее, казалось, ничего не осталось; лицо было чрезвычайно желтое, осунувшееся, с заострившимся, по-

хожим на осеннюю ледышку, носом. Лидия Алексеевна присела на стул, положила руку на лоб дочери, погладила его, потом взяла в свои руки ее невесомую руку и поразилась, насколько та холодна. Она хотела сказать какие-то утешающие слова, но поняла, что говорить их не имеет никакого смысла,

 Мама, – тихим, едва слышным голосом сказала Варвара, - я все знаю лучше врачей. Мне осталось жить совсем немного... может. несколько дней, а может, и того меньше...

– Что ты, доченька, не говори такое. Лидия Алексеевна взяла вторую руку Варвары. Мы не знаем, как оно сложится... - Мама, не утешай меня. Я чувствую, как

поспелние силы ухолят из меня... У Лидии Алексеевны сердце зашлось от таких слов, она готова была взять на себя всю боль, все страдания любимой дочери,

лишь оы ее Варварушка выздоровела, снова стала жизнерадостной, чтобы ее глаза сияли и на губах играла лучезарная улыбка. С невыразимой сердечной болью смотрела она на свою немощную дочь; чтобы как-то поддержать ее и сделать приятное, она нежно погладила ее руки.

Мама, скажи мне: я крещеная? – не-

ожиданно спросила Варвара. Да, доченька. Я крестила тебя, когда тебе было полтора года. Ты тяжело заболела; это было опасно для жизни, и я тебя сразу

- Как хорошо ты поступила, мамочка. -Она хотела улыбнуться, но улыбки не получилось, настолько ее силы были истощены. - А я этой ночью сильно переживала, крещеная

> - Не переживай, дорогая. Вот твой серебряный крестик, я купила его в день твоего крещения. Я предчувствовала, что ты спросишь меня о нем. – сердце матери... оно такое... Надеть?

> Варвара кивнула. Какой хороший. – проговорила она, держа надетый крестик в правой руке. - А почему ты раньше ничего о нем не говорила?

- Время, доченька, было такое... И вспоминать о нем не хочется.

- Знаю... Мама, у меня к тебе просьба. Слушаю, доченька. - Пригласи священника... Я хочу погово-

рить с ним... Священника... Это очень хорошо... Но какого?.. У нас же нет ни одного знакомого... – Зайди в храм... недалеко от нашего

дома... Подойди к любому священнику... Ладно, завтра утречком зайду... - Нет, мама, сегодня... Это откладывать

Варвара сказала это как о вещи давно решенной, взвешенной и продуманной. Хорошо, доченька, иду.

Протоиерей Василий Поздняков, полный, степенный, с седыми волосами и такой же седой, не очень длинной, но и не очень короткой бородой, с крупными руками, с широким лбом, по которому наперегонки бежали глубокие морщины, в темной рясе, с перламутровым крестом на груди, остановился около кровати, на которую ему указала Лидия Алексеевна, и осенил крестным знамением молодую, но очень худую девушку, на лице которой застыла печать тяжелой изнурительной болезни.

Варвара впервые в жизни видела так близко живого священника. Один или два раза она заходила в православный храм, но ненадолго - посмотреть, как он выглядит и что там есть интересного. Священников она видела издалека: как они выходили из алтаря и что-то держали в руках, но что именно, она не знала: они подавали краткие возгласы, но смысл этих возгласов был для нее непонятен. Ее однокурсница сказала как-то, что неплохо поставить свечку перед трудным экзаменом, и она послушалась, купила свечку и поставила ее перед большой и красивой иконой. Экзамен она сдала успешно, даже легко, чего никак

готова была пожертвовать своей жизнью, не ожидала, и подумала, что, может быть, и раз пригласил в Театр сатиры на нашумевший тот, не спеша с ответом, о чем-то задумался вправлу ей помогла та свечка.

Девушка не оробела, увидев так близко от себя священника, который, шурша рясой, сел на стул и внимательно, даже очень внимательно посмотрел на нее. У него было спокойное доброжелательное лицо, умные проницательные глаза, которые, казалось, видели ее насквозь, и Варвара как-то сразу прониклась к нему

большим доверием. - Я слушаю тебя, - сказал отец Василий,

не спуская с нее глаз. – Батюшка, я не знаю... – Варвара замолчала, не зная, что ей сказать дальше. - Не

знаю, как мне быть. - Зато Господь знает, - священник улыбнулся, и Варвара тоже улыбнулась. В ее душе (неизвестно, по какой причине) появилась уверенность в том, что встреча со священником закончится самым благоприятным образом и ей нечего волноваться.

Я скоро... скоро умру... – проговорила

она, собравшись с силами. - И я тоже скоро умру, - сказал отец Василий. Он сказал это так, как будто речь шла о самом обыденном деле. – В этом нет ничего удивительного. Каждый человек смертен – разница лишь в том, что один человек умирает

в молодом возрасте, а другой - в пожилом. – А что там... за чертой смерти? - Это очень хороший вопрос. За чертой смерти много чего любопытного.

– А именно? - Одна душа радуется, что перешла эту

нерту, а другая – нет. В чем тут разница? - А разница очень простая: та душа, которая знала Бога, веселится, а та, которая не

знала, печалится, – А что ждет меня, я не знаю.

Сейчас мы это и сделаем.

- Ты ведь не отрицаешь Бога? - Нет. Однажды я поставила Ему свечку

- Молодец. Свеча в честь Господа Бога это просто замечательно. А что еще нужно мне сделать?

за черту смерти их не стоит - они, как камень, увлекут тебя в юдоль печали. - Я хочу с ними расстаться, - уверенно сказала Варвара

- Расстаться со своими грехами. Уносить

Отец Василий раскрыл Требник и прочитал положенные молитвы перед исповедью; затем помог девушке исповедать свои грехи. Ну вот, теперь твоя душа посветлела и

готова принять Святые Христовы Тайны.

Батюшка причастил Варвару и поздравил ее с этим великим духовным событием. Ни разу в жизни не испытывала Варвара такой душевной радости, как в этот день, и все люди, которых она видела. – врачи, медсестры. нянечки - казались ей очень хорошими и добрыми. Боли, которые мучили ее все последнее время, утихли, и она уснула крепким сном, чего давно с нею не бывало

На другой день Варвару навестил Марк Розовский, с которым она училась на одном курсе и в одной группе. Он был человеком общительным и веселым. Варвара нравилась ему, и он не упускал случая встретиться с нею не только в университете, но и вне его: несколько раз приглашал ее в кино, а один

спектакль, который считался гвоздем сезона. После окончания первого курса он сделал ей предложение. Варвара сказала, что они обсудят этот вопрос позже.

Она нисколько не удивилась появлению

своего однокурсника. Мы все переживаем за тебя, – едва войдя в палату, заговорил Марк. – В перерывах между лекциями только и разговоров, что о тебе: как ты? что ты? Каждый что-то предлагает, что-то советует, что-то ищет. На днях Макарова принесла три тысячи долларов: ее папа, известный предприниматель, выделил. – Марк положил конверт с деньгами на тумбочку, рядом с лекарствами. - Фруктов и разных соков накупили вскладчину, просили

 Спасибо. Маркуша. я очень рада. что ни ты, ни однокурсники меня не забывают. - Как же можно забыть любимицу всего курса? Мы все очень хотим, чтобы ты вместе

тебе передать. Вот, видишь, какой пакет...

с нами закончила университет. Хорошо бы, но... дела мои неважнецкие...

 Все поправимо, – уверенно сказал Марк. Ты согласна на операцию? - Конечно, согласна, но ты же знаешь, сколько она стоит? - Все знаю. Ты мне, может, не пове-

бесплатно... – Ты шутишь Ни капли. - Как все это устроить? Скажи, пожалуйста.

ришь... Я нашел ход... Ее могут сделать тебе

- Это проще пареной репы: нужно стать гражданином Израиля. - Я же русская. Как я могу стать гражда-

нином, вернее, гражданкой Израиля? - Не проблема. У меня в израильском посольстве есть один знакомый, он берется

все устроить. - Неужели?

Да. я разговаривал с ним вчера вечером.

- В посольстве он очень влиятельный человек, и для него это пара пустяков.

Как-то не верится...

- А что требуется от меня?

 Тебе нужно заполнить анкету. - Только и всего?

 Да. В ней есть графа «вероисповедание». Если поставишь слово «еврейка» или «атеистка», то становишься гражданином, вернее, гражданкой Израиля. После этого для тебя открывается «зеленая улица».

– Я не знаю, что и сказать. Это как-то все... очень неожиданно.. - Варвара, ты подумай. А мое слово

твердое: если я что-то обещал, то обязательно выполню. Оставляю тебе анкету... - Хорошо, Марк, обещаю подумать. Даешь мне немножко времени?

– Что за вопрос! Марк ушел, а Варвара погрузилась в глубокое раздумье. Как поступить? Какой путь избрать? Где истина? Чем больше она думала, чем тщательнее перебирала варианты, которые встали перед нею, тем яснее она понимала. что своими силами ей с этой проблемой не справиться. Она попросила Лидию Алексеевну срочно пригласить к ней отца Василия

Когда Варвара рассказала священнику о разговоре с Марком и о своих сомнениях, погрузившись в себя; потом, взяв наперсный

крест и облобызав его, сказал: Есть рай и есть ад. В раю вечная радость. а в аду вечные муки. Ты где хочешь быть? - Конечно, в раю, - не задумываясь, от-

ветила Варвара. Если ты согласишься поставить в анкете слово «еврейка» или «атеистка», то ты отречешься от Христа. Ты сохранишь свою жизнь, но для краткой, временной жизни. А за гробом

тебя ждет ад. Я русская и не хочу становиться еврейкой! И атеисткой тоже не хочу быть! Если я стану атеисткой, то мне придется снять с себя

крестик, а я не хочу его снимать! – Я не ожидал от тебя другого ответа! Ты

сделала единственно правильный выбор! - Но ведь я скоро умру... – Нет, ты не умрешь, а родишься для новой вечной жизни! Ты наследуешь вечное блаженство в райских обителях. Там ты будешь

со Христом, Который любит тебя и ждет тебя, как Свою невесту. Как здорово! - Хочешь ли, раба Божия Варвара, чтобы

я, недостойный иерей, исповедовал и причастил тебя Святых Христовых Таин?

 – Да! – ответила та звонким голосом, которого никак от себя не ожидала. После причащения Божественных Таинств Варвара преобразилась: ее лицо разгладилось, худоба исчезла. цвет лица из бледно-желтого превратился в ослепительно белый, нос принял форму, как у обычного, здорового человека. Она закрыла глаза, глубоко вздохнула и сказала умиротворенно, как человек, который

совершил главное дело своей жизни: – Батюшка, я уже отхожу... Вот, кто-то пришел за мной...

Душа рабы Божией Варвары, сопровождаемая двумя ангелами, летела в необъятных небесных просторах и скоро достигла дверей рая, которые сами собой открылись перед нею. Необыкновенно яркий свет, которого никогда не увидишь на земле, разливался вокруг. Чудесное ангельское пение услаждало уши. Душа Варвары возликовала, она запела вместе с ангелами и вдруг увидела Христа. Он широко, как бы для объятия, раскинул Свои

руки и сказал: Проходи, честная Варвара, и наследуй уготованное тебе Царствие Небесное. Ты не отреклась от Меня и потому достойна вечного

блаженства! - Аминь! - подтвердил ангельский лик. Я приготовил для тебя великолепный чертог, украшенный драгоценными камнями: ясписом и сапфиром, халкидоном и смарагдом, гиацинтом и топазом. Он находится в прекрасном саду, на берегу источника воды живой, где поют райские птицы и где разлиты удивительные ароматы. На земле ты страдала. а здесь будешь радоваться, и никакая болезнь, никакая печаль, никакое душевное волнение не коснутся тебя. Некоторые люди живут долго и не знают Меня, а ты прожила мало и узнала Меня. Поэтому Моя любовь будет неразлучна

 Аминь! – снова прозвучал ангельский лик, и пение стало еще светлее и умилительнее... Николай КОКУХИН.

с тобою во веки веков!

# КАК ХОРОШО, ЧТО ТЫ ЕСТЬ!

Иногда на вопрос о вере человек отвечает: «Да я хотел бы верить, но...» - и тут наступает замешательство, пауза. Человек подыскивает оправдание своему неверию, так что можно подумать, что вера - это что-то, что не зависит от нашего желания. Вот хочется человеку верить, да не можется. Ну что тут поделаешь... На нет. как известно, и суда нет.

Но, оказывается, есть суд на это «нет», и даже именно говорит Господь, что, «кто не будет веровать, осужден будет»

(Мк. 16, 16). Это очень важные спова для понимания того, что такое вера. Оказывается, она зависит от нашего желания, от нашей свободной воли. Иначе отсутствие веры никак не могло бы вменяться человеку в грех. Больше того, можно сказать, что

вера в Бога - это высшее проявление человеческой свободы, потому что заставить верить не могут никакие самые дивные чудеса, и примеров тому более чем достаточно и в истории, и в современности. Если человек не хочет верить, если ему не нужна Истина, он самому невероятному событию найдет пусть не слишком глубокое, но прагматическое, рассудочное объяснение. Просто потому, что ему так хочется.

Человек же, ищущий доказательства сушествования Божьего, изначально занимает безвыходную позицию. Он пытается измерить Бога категориями ограниченного рассудка. Но любое доказательство – вещь ненадежная. зыбкая, именно если нет веры, потому что на одни доказательства всегда можно найти противоположные им и такие же убедительные. Всегда! Так что все равно человек должен будет выбирать, во что ему верить... Даже ученые пришли к мнению, что по поводу любого предмета возможны как минимум две взаимоисключающие теории, равно оправданные и с точки зрения «чистой логики», и с точки зрения опыта. То есть это значит, что в этом мире ничего нельзя доказать с абсолютной точностью, и в конечном итоге все будет зависеть от желания человека взглянуть на то или иное событие или явление так или иначе.

Вера теснейшим образом связана с нашей свободой, с тем, чего мы по-настоящему хотим, и если наша свободная воля устремлена к добру, то мы обязательно придем к осознанию реальности добра, придем к вере в Бога. Но что же нужно делать, чтобы начать

верить? Слово «делать» здесь ключевое. Когда ученики попросили Господа умножить в них веру, Христос неожиданно рассказал притчу о слуге, который, даже исполнив все необходимое,

(Лк. 17. 10) Из этой притчи можно сделать два важных

должен считать себя «рабом неключимым»

Первый: вера человека заключается в его делах, больше того – в словах и помышлениях, согласных с Божией правдой. От такого настроя, от стремпения жить по-божески и зарождается, возрастает в человеке правая вера. Нашим же современникам зачастую кажется, что, наоборот, сначала должно возникнуть в душе какое-то особое чувство, называемое верой, а затем уже жизнь начинает меняться в соответствии с этим чувством. Но ждать этого «чувства веры» можно до конца своих дней. Нужно именно действовать, и главное – начать в повседневной своей жизни, везде: дома, на улице, на работе - руководствоваться в своем повелении Евангелием Не «естественными» движениями души и тела, омраченных грехом. а именно Евангелием. Такое поведение точ- он этого своего бога, в которого он не верит

сюрпризов, но главное – обязательно откроет человеку путь веры, а это и есть начало пути к Богу, потому что «без веры угодить Богу невозможно», как говорит Писание (Евр. 11, 6).

Второй важный вывод - это то, что, как бы ни был старателен человек в исполнении Божиих заповедей, он не «зарабатывает себе дивиденды», а только делает то, к чему призван, то есть живет нормальной, человеческой жизнью и не более того. Это тоже важно по-



нять, потому что иногда человеку кажется, что, веря в Бога, он делает Творцу «одолжение». Нелепое заблуждение. Господь не нуждается в нас - это мы нуждаемся в Нем, и нуждаемся до крайности, и нужда эта до поры до времени бывает незаметна (пока наши житейские дела идут неплохо), но как только начинаются в жизни человека серьезные проблемы, как легко человек оказывается совершенно беспомощен перед скорбными обстоятельствами. Так что лучше не дожидаться этого опыта крайней своей беспомощности, а просто поверить Господу, рекшему: «Без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15, 5), и прислушиваться чутко к Его мнению о цели нашей жизни и путях ее достижения.

И еще: никогда не следует смущаться помыслами сомнения.

Вера до конца наших дней обречена соседствовать с сомнением, и до конца дней мы сознательно должны с этим духом сомнения в себе бороться, выбирая веру, поступки веры. Больше того, неверие часто развивается в душе человека именно вследствие... неправильной веры.

Объяснюсь. С одной стороны, из-за ложных, искаженных представлений о вере человек не принимает веру истинную. Атеизм, безбожие начинается именно там, где человек доверяет своим или чужим «представлениям» о Боге, о душе, о вечности. Представления эти в конечном итоге оказываются настолько грубы и примитивны, что человек отказывается от них, не понимая, что к познанию истины он даже еще и не приступал.

Истинная вера – это откровение Божие. воспринятое смиренной душой в Церкви.

Вообще для правильной духовной жизни важна не только вера в Бога как необходимый фундамент, но и доверие всему, что составляет содержание церковной жизни. Очень многое непонятно, но мы не можем проверить - истина это или нет, если не доверимся, если опытно не пройдем путь во-церковления. Это доверие помогает нам правильно организовать духовную жизнь и приводит в конце концов к познанию Истины.

Один убежденный материалист как-то рассказывал мне, почему он не верит в Бога. И но не покажется легким и принесет немало описал достаточно полно. Я слушал его и все

маялся, не мог понять, кого мне этот бог напоминает, и наконец понял – Карла Маркса. Вот такой парадокс. Честное слово! Бородатый... суровый... умный, непререкаемый авторитет, с аналитическими моршинами на высоком лбу - но это «придуманный» бог атеистов, а не наш. христианский Бог.

Наша вера вообще не есть какое-то самоубеждение, но напротив - отказ от всего придуманного ради действительной жизни и лействительной истины.

Но, с другой стороны, существует еще и бес, дух неверия, который пытается внушить, навязать себя человеку. Этот дух не просто активен, но напорист, агрессивен даже - и в чем же? В требовании веры в него! Получается парадоксальная, на первый взгляд, вещь. Приходится исповедовать (пусть даже внутренне, потому что молитва - это всегда исповедь) отвержение неприятие этого духа, чтобы затем засвидетельствовать свою веру в Бога.

Иногда это приходится делать с усилием и даже с усилием крайним, потому что как бы туман неверия окутывает плотно душу. Это и есть действие духа неверия, и мы должны ему с гневом и решимостью противиться. Здесь не

место для размышлений и углублений в свои переживания, потому что ими действие этого духа не упраздняется, а усугубляется. В такие моменты нужно сознательно и твердо проявить свое «безумие» ради Христа, просто довериться Богу безо всяких аргументов и доказательств. Сказать: «Господи, я верю только Тебе!»

Для возрастания в вере совершенно необходимы искушения. И чем сильнее они, тем более надо благодарить Господа уже только за то одно, что Он по неизреченной Своей милости дает нам возможность развиваться расти, преодолевая всевозможные испытания и в конце концов приносить духовные плоды во славу Его Пресвятого имени!

Вера немыслима без терпения, но не какого-то временного, как компромисс, а

терпения безусловного – несмотря ни на что Моя любимая история в этом смысле рассказ о подвижнике, который достиг крайнего изнеможения в пустынной жизни и укреплял себя надеждой на скорый переход в жизнь иную. И вот бесы, смекнув, каково его состояние, решили ввергнуть отшельника в отчаяние.

- Ты думаешь, что тебе осталось немного?! - воскликнули они. - А знаешь ли ты, что Богом тебе определено пребывать в этой пустыне еще 30 лет?!

Бесы думали, что они сразили этим «откровением» подвижника. Но не тут-то было. – Да? – воскликнул воин Христов. – А я-то думал прожить здесь еще лет 50!

И бесы, посрамленные его решимостью и терпением, исчезли.

Вера - это добрая воля, стремящаяся к своему Создателю, и ответом на проявления этой воли, на постоянство в добре бывает духовное познание Бога. Не рассудочное, а именно духовное, которое дарует Господь «взыскивающим Его» с терпением и усердием. И только тогда человек, забывая себя, может воскликнуть в неизреченной и несомненной

Господи, как хорошо, что Ты есть! И эта радость несравнима ни с чем!

> Священник Димитрий ШИШКИН, 24 ноября 2011 г., Православие.ру

### «ДЛЯ ЧЕГО Я СТОЛЬКО ЛЕТ ХОДИЛ В ЦЕРКОВЬ – И ПОНЯТИЯ НЕ ИМЕЮ О ЛЮБВИ?»

Что разрушает отношения с Богом.

и как скажется на человеке недостаток любви в детстве

Среди молодежи много атеистов? Почему с этим не согласен архимандрит Андрей (Конанос) и что сложнее всего почувствовать христианам? Чем родительская любовь отличается от Божественной и что подумать о том, кто едкий, злобный, чрезмерно амбициозный и смущает своим характером?

Самое для нас трудное, как мне кажется. - это почувствовать любовь. Человек единственное млекопитающее, рождающееся совершенно беззащитным. Новорожденного младенца нельзя оставить ни на минуту - ведь он не может позаботиться даже о том, чтобы ему было тепло. С первой секунды нашего существования в этом мире мы нуждаемся в любви - объятиях, тепле материнской груди, нежности, ласке, - и все это требуется нам еще очень долго. Неслучайно современные педиатры и психологи в один голос утверждают: нельзя оставлять плачущего ребенка в одиночестве.

Раньше, правда, была иная практика: ничего страшного, если младенец плачет - пусть привыкает, не нужно сразу брать его на руки и т.д. и т.п. Но сегодня все уверены в обратном: новорожденный ребенок ежесекундно нуждается в любви, которая согревает его сердечко и дает уверенность в том, что все его жизненно важные потребности непременно и мгновенно удовлетворятся, а мир вокруг – дружелюбен. И счастливы те из вас, кто знал в детстве такую родительскую любовь. Но это было не у всех. Не все росли в счастливой семье, у ласковых и нежных родителей. Да и те, кто так рос, тоже сталкиваются с различными трудностями в этой жизни. Правда, у людей, которых нежно любили в детстве (а память об этом остается на всю жизнь), - сильная душа. Их невозможно «сломать», потому что любовь, полученная в

свое время от родителей, сформировала в них крепкий стержень

Старец Паисий говорил, что младенец, не получивший достаточно материнской любви и ласки, не насытившийся теплом грудного молока, будет, по мере взросления, искать всему этому замену. И пристрастится к бутылке, сигаретам или наркотикам - компенсируя недостаток любви в детстве. Поэтому очень часто молодые люди, попадающие из одной передряги в другую, находящиеся на грани, пьющие - говорят друг другу: «Я люблю тебя! Я хочу тебя!» На самом деле им просто нужна любовь – чтобы их любили, как любят маленьких летей.

Все мы хотим любви. И всюду ее ищем. Вы спросите: «Почему ты нам говоришь здесь о родительской любви? Наша сегодняшняя тема - любовь Божия!» Но любовь Божия берет начало в сердце человека.

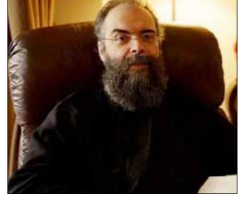
Первое живое существо, которое мы видим этой жизни, - вовсе не Бог, а мать, отец, люди из плоти и крови. Именно родители являют собой первый пример любви - в том числе Божественной. Так что если человек получил родительскую любовь в достатке, впоследствии ему легче постичь Бога.

Одна учительница как-то поделилась со мной, что среди современной молодежи много атеистов. Я ей возразил. Мне кажется, атеистов не бывает. Есть люди с извращенными представлениями. Есть люди обиженные, не

> получившие достаточно любви, потому что никто им ее не давал. И теперь они отрицают Бога, Которого не знают, а точнее. - всю систему. которая вроде бы говорит о Боге, но при этом не дарит любви. В этом проблема

Мы приходим в Церковь, чтобы научиться любви. И если нам удается выполнять все предписания, но любви мы так и не научились, не научились чувствовать любовь Бога, - все достижения отходят на второй план. Возьмем, к примеру, пост. Это - очень хорошее дело, но для чего мы постимся, если в нашем сердце нет любви? Апостол Павел говорит, что если делать все правильно, но без любви, - все усилия напрасны. Любовь - превыше всего. Форма необходима, но только с учетом содержания. Содержание - вот что важно. И это совсем другое дело.

Иногда я разговариваю с ребятами, которые не знают лаже, как правильно ко мне обратиться. Они говорят: «господин» или «господин



отец», понятия не имея, что в разговоре со священником нужно произносить его имя отец такой-то. Но душа у этих ребят искренняя и чистая, Богу угодны такие души. Господь не ограничивается внешностью - Ему важно содержание, Он смотрит в наше сердце. И спрашивает: «Научился ли ты любить?» По себе могу сказать, что, к сожалению, в Церкви многие люди безупречны по своим манерам, поведению, образу жизни, но все это лишено внутреннего содержания.

Как недавно услышал я от одного человека: «Множество обид я претерпел от людей, которые в глазах окружающих являются благонравными, добродетельными христианами, регулярно ходят в церковь... И именно эти люди меня предавали, обижали и огорчали». Вот что ранит больше всего и разрушает отношения с Богом. И человек задается вопросом: «Для чего я столько лет ходил в церковь, раз понятия не имею, что такое любовь?» Примерно это я услышал на Афоне от одного монаха. Это был подвижник, схимник, аскет, с длинной белой бородой. Все вокруг его уважали, почитали (знаете ведь, что такое схима), а он сказал мне: «Отче, я живу здесь столько лет, но если в сердце у меня нет любви, то единственное, что у меня будет, - это моя схима». Великая схима - особый знак отличия в монашестве. Но главное – что под этой схимой. Там должна быть любовь. Если ее нет – что бы я ни делал. я ничего не достиг.

Книжники и фарисеи обладали всеми духовными богатствами, но у них не было духовной высоты и содержания. Они постились, посещали храм, но делали все это формально, и Господь, заглядывая к ним в душу, видел там нечто отталкивающее. Что? Он называл это лицемерием и ложью, когда все делается напоказ. Любовь Божия ищет твоего сердца, чтобы подарить тебе истинное счастье - ощутить, что ты Его возлюбленное чадо. Именно это является нашей конечной целью - в семье и вообще в жизни. Любовь Божия никуда не исчезает, она постоянно с нами, питает нас, дает силы. Все остальное преходяще.

Почувствовав Бога, человек становится милосердным и любящим. А если видишь, что ктото жесток по отношению к другим – злобный, едкий. чрезмерно амбициозный. – можещь быть уверен: этот человек еще не ощутил Господа.

Так что если будете иметь дело с подобными людьми, не говорите: «Этот Божий человек меня обидел». Вместо этого скажите: «Этот человек, который пока так и не нашел Бога. обидел меня». Божий человек не может быть жестоким в отношении кого бы то ни было.

Правмир.ру

Святые отиы 🔊 о законах духовной жизни

### Святитель Иннокентий Херсонский (1800-1857)

«В скорби распространил мя еси» (Пс. 4, 2). А скорбь, как говорят психологи, сжимает сердце. Да, скорбь сжимает чувственность, сжимает самолюбие; дух же и совесть распространяет, освобождает, изводит на бес-

предельность. «В скорби распространил мя еси». В счастье, по-видимому (т.е. внешним образом - прим. ред.), человек велик, ибо надмен собою, презорлив (высокомерен – прим. ред.), горд; а в самом деле - мал, ибо ограничен

собою, удален от всего истинно великого. В несчастье же человек, по-видимому, мал; но если он растворяет несчастье верою, то среди сей внешней малости он внутри себя бывает гораздо больше. Не в скорби ли человек устремляется мыслью к Богу, к концу своей жизни, всего мира? А это, очевидно, великое пространство. Не в скорби ли человек холоден ко всему миру, отделяется от него, становится вне времени и пространства? И это также видимое распространение. Не

в скорби ли человек способен решиться на самые трудные подвиги, лишения, пожертвования? А это что другое, как не следствия распространения?

Вообще, в скорби и несчастье с духом нашим бывает то, что с веществами, когда их кладут в огонь: они ширеют (расширяются - прим. ред.), мягчают, расплавляются и испаряются. Если душа добрая, то с нею бывает то же, что с благовонным веществом: воня (запах, благоухание - прим. ред.) смирения, преданности несется далеко. А если душа нечистая, злая, безверная, то от нее, как от зловонного вещества, несется ропот хулы, ожесточение и гнев.

«Помянух Бога и возвеселихся» (Пс. 76, 4). Одно воспоминание о Боге наполняет душу отрадою и веселием. Ибо с именем Божиим соединено все, что только можно представить великого, премудрого, благого и любвеобильного. Отрадно вспоминать среди горя об отце, о наставнике мудром, о друге неизменном, о покровителе могущественном, о враче искусном: Бог есть и Отец, и Наставник, и Друг, и Покровитель, и Врач такой, пред Коим все земные и наставники, и отцы, и врачи малы и слабы.

Но чтобы одно воспоминание о Боге уже веселило нас, надобно, чтобы у нас была связь с Богом; надобно, чтобы мы были -Его, и Он – наш. Чужое не веселит. Тем паче (тем более - прим. ред.) не веселит чужое противное. Посему на человека нечестивого воспоминание о Боге производит другое действие: «помянух Бога и убояхся» Ибо с именем Бога соединяется понятие Обличителя, Судии, Наказателя. Какое горькое состояние, что мысль о

Боге производит уныние и страх! Не все ли это равно, как и луч света леденит? Так грех превращает (извращает - прим. ред.) порядок вещей!

Бежим сего состояния. Будем и среди грехов не терять духа покаяния, и тогда всякая мысль о Боге будет

сопровождаться радостью духовною. «Помянух Бога и возвеселихся!» Ибо с именем Бога пробуждается мысль об Отце, приемлющем кающихся с распростертыми объятиями.

«Доброхотно дающего любит Бог» (2 Кор. 9, 7). За что любит? Ужели за даяние? Так любить могут только люди, бедные, своекорыстные, а не Тот, Кто «Сам дает всем жизнь и дыхание и

все» (Деян. 17, 25). Господь любит доброхотного дателя не за то, что он датель, а за то, что датель доброхотный.

Что такое доброхотство?

То, когда дают не только с доброю целью, но и от доброй воли, от души, полною рукою; когда дают, не озираясь десять раз на то, что остается у себя, не увлекаясь расчетами, не заставляя себя просить долго, не показывая при даянии вида скуки и отвращения; когда дают и находят удовольствие в том, что дают, обнаруживают это всем, чем могут: когда дают больше, нежели сколько можно было предполагать. Скажите: можно ли не любить такой души?.. особенно, когда вспомнишь при сем о дателе недоброхотном, у которого и малое даяние надобно испрашивать большими просьбами; который дает, но с трудом, показывая, что он чрез даяние лишается как бы некоей части самого себя; дает, и в то же время наказывает за то, что ты от него получишь. В последнем случае явно видна душа черствая, сомкнутая сама в себе, опутанная со всех сторон расчетами. неспособная раскрываться для сообщений и потому для принятия даров свыше от Того, Который приемлет только для того, чтобы воздать сторицею. Доброхотное даяние, напротив, предполагает в даятеле душу чувствительную, сердце нежное и открытое для всего доброго, а потому и способное для вмещения даров благодатных. Можно ли не

Святитель Иннокентий, архиепископ Херсонский. «Заметки»

любить такую душу и такое сердце?

### Прозрение

Анна выросла в стране, где религия была под запретом. И все же обстоятельства сложились так, что ей пришлось обратиться к прежде неведомому Богу. Уже замужняя, Анна с радостью узнала, что у них с мужем будет ребенок. Но радость вскоре омрачилась угрозой выкидыша. Убрать плохо приживающийся под ее сердцем плод женщина наотрез отказалась. Врач, вздохнув от ее упрямства, предупредила, что ребенка ей придется не вынашивать, а вылеживать до семи месяцев. А уж там и родит, если повезет. Лежа в «патологии беременности», не знающая молитв, Анна своими словами упрашивала Бога: «Дашь мне моего ребеночка живым и здоровым - не только никогда его не обижу, но и всех последующих дарованных Тобою мне детей рожу».

Уговорила Анна Всемилостивого Бога сыночек родился 9-месячный, доношенный. И были в ее семейной жизни кормежки, пеленки, бессонные ночи, как у всех счастливых мамочек. Вот только здоровья Мишутка был некрепкого, все к нему привязывались всевозможные инфекции. Окрестить бы его пораньше, да в храм носить к Причастию. Но все это было для несовершенных родителей в ту пору «за горизонтом». При очередной инфекции пришлось по рекомендации врачей отказаться от грудного вскармливания, и наступила нежданная беременность. Сыну было от роду восемь месяцев. Анна не забыла о своем обещании Богу родить всех



последующих детей. Но врач невозмутимо пояснила ей, что аборт на раннем сроке не является убийством, так как «ребенка еще нет». «Мишутке нужен тщательный уход, которого он лишится, если я снова стану плод не вынашивать, а «вылеживать»», успокаивала себя Анна, отправляясь на денек в стационар.

Проблема, казалось ей, была решена. Миша рос и болел, болел и рос. Дочку, Машеньку, Анна выносила гораздо легче. Окрестила и причастила своих деток одновременно. Для Миши это Причастие ока-

залось первым и последним - в семь лет у мальчика отказали почки... Горе потери ребенка-первенца было для родителей безvтешным. Ho требовала к себе внимания малютка-дочь, и Анна нашла в себе силы жить. Подросла девочка, и молодая мама, выкраивая время, стала заходить в Церковь. Сначала ненадолго, чтобы поставить свечку о упокоении сына. Потом и в таинствах церковных пожелала участвовать, влилась в местную православную общину. На подробной исповеди перед соборованием сказала батюшке о своем единственном аборте, в душе почти гордясь, что у нее не так, как у других женщин, немного прерываний нежелательных беременностей было.

Шли годы. В семье у Анны на воскресные богослужения ходила лишь она одна. Ни муж, ни дочь, ни новоиспеченный зять о Церкви знать и слышать не хотели. Досадовала, конечно, Анна, но вины за собой не чувствовала. Радовалась тому, что в ее жизни все иначе. Церковные посты и праздники стремительно сменяли друг друга, пока однажды время для прихожанки Анны вдруг не остановилось.

Стоя в храме Великим постом в очереди на исповедь и переживая недавнюю годовщину смерти сынишки, она в одночасье вдруг осознала, что тем «единственным» абортом сама и прервала в младенческом возрасте земную жизнь сына. И мало того. Нося в своем теле смертоносную спираль, рекомендованную ей врачами в качестве средства предохранения от нежелательной беременности, Анна продолжала убивать дарованных ей Богом детей, нарушая свой

> обет чадородия. Не повторит ли ее смертный грех дочь? Грех убийства наказывается в роду до третьего, четвертого поколения. Анна читала об этом в Святом Писании! И что ждет в неминуемой вечности всех рожденных и нерожденных ею детей. мужа. не желавшего «плодить нищету» и всегда согласного на прерывание беременности? Анна безутешно плакала. Прихожане тревожно поглядывали на нее. И только трехлетняя Сашенька из многодетной воцерковленной семьи подошла к малознакомой плачущей тете и решительно вложила в ее холодную

руку свою маленькую теплую ладошку. Сколько таких утешающих детских ладошек теряют российские семьи в результате своего абсолютного безбожия! Каких только самооправданий себе мамы и папы при этом не придумывают! Прости, Господи, страну нашу Российскую! Просвети светом истины власти ее! Сохрани всех детей, во чреве материнском носимых! Огради мужей от безответственности за жен и детей своих!

> Татьяна НИКОЛИНА, прихожанка Успенско-Никольского храма г. Ялуторовска

## Бусинка за бусинкой, петелька за петелькой

видов рукоделия, старинный и достаточно распространенный вид народного творчества. Бисер - это маленькие бусинки из стекла или других материалов, просверленные насквозь. Из них плетут ожерелья, браслеты и прочие украшения

История бисера уходит корнями в далекое прошлое. Великолепный по своим декоративным качествам материал привлекал внимание мастеров с незапамятных времен. Искусство создания украшений появилось практически





в то же время, как появились люди. Даже тогда, когда еще не было бисера как такового, человек надевал себе на шею нити бус из красивых камешков или клыков убитых животных. В качестве украшений использовались такие природные материалы, как семена. стручки, орехи, ракушки, когти и кости различных животных. Через украшения человек выражал свое понимание мира. Особенно это было распространено среди коренных жителей Америки. Индейцы украшали свои дома бусами, вплетали ленты из бисера в волосы, расшивали свои костюмы. Бусинками украшали все: налобные повязки, ритуальные пояса, колыбели, табакерки.

Родиной бисера считается Древний Египет. Египтяне делали из бисера ожерелья. расшивали им платья. Вначале бисер использовался в основном для вышивки или простого нанизывания, но впоследствии египтяне стали сочетать бисер с драгоценными и полудрагоценными камнями, драгоценными металлами и прочим. Кочевые племена сарматов и скифов еще за несколько столетий до нашей эры носили одежду и обувь, отделанные бисером. Маленькие стеклянные шарики украшали ворот, края рукавов и нагрудную часть рубах, а также шаровары, пояса и головные уборы.

С конца 18 века к бисеру начинают проявлять интерес все модницы Европы. Входит в моду расшитая бисером одежда. В собраниях Государственного Эрмитажа хранится много уникальных предметов тех времен, которые до сих пор не потеряли своей яркости и привлекательности благодаря этому долговечному материалу. Расцвет увлечения бисером мир испытал в конце 19 - начале 20 веков. Из бисера изготавливали дамские сумочки, бумажники, чехлы для чубуков, подстаканники...

Семь лет работают при нашей воскресной школе кружки по ковровой вышивке и бисероплетению. Руководит кружками педагог дополнительного образования Мечкова Елена Юрьевна - педагог с немалым стажем, мастерица на все руки. И станки для вышивания сама изготавливает, и поделки из бисера по своим эскизам придумывает. А сколько сказок знает - заслушаешься!

Это прямо традиция – во время занятий сказки слушать, так и время за работой незаметно проходит.

С большим удовольствием занимаются девочки и мальчики, и даже родители. Такие занятия способствуют приобщению к искусству, учат быть усидчивыми и терпеливыми, ведь плетение из бисера и ковровая вышивка - это кропотливая работа. Она способствует развитию мелкой моторики рук, умению действовать по инструкции, так как изделия выполняются по схеме, умению начатое доводить до конца. Развиваются такие добродетели, как вера, надежда и любовь.

Как важно, чтобы руки детей начали вовремя что-то творить. С большой радостью встречает Елена Юрьевна своих учеников. И самое интересное всегда впереди: бусинка за бусинкой, петелька за петелькой. Когда видишь результат работ ребят, сердце радуется за них. А результат их творчества радует не только их, но и окружающих. Ребята участвуют в выставках, конкурсах, мастер-классах, а работы, изготовленные на занятиях руками детей, на протяжении уже трех лет принимают участие в акции «Белый цветок».

На сайте нашего храма была представлена персональная выставка Смелянской Сони и ее мамы Натальи. Это самые активные ученицы. При храме проводились мастерклассы для православной выставки, дети и взрослые изготовляли ангелочков из бисера. Вот так, в труде и творчестве, проводят ребята и их родители время на наших занятиях.

> Воскресная школа при храме святителя Николая Чудотворца,

### Митрополит Тобольский и Тюменский Димитрий:

### 400-ЛЕТНИЙ ЮБИЛЕЙ ТОБОЛЬСКО-ТЮМЕНСКОЙ ЕПАРХИИ: история распространения Православия в дореволюционный период

Сибири, не учитывая того вклада, который внесла в ее освоение Русская Православная Церковь. Известно, что подлинное превращение Руси в Великую Россию началось с присоединения Сибири к Русскому государству. В 80-е годы XVI века было покорено Сибирское ханство, и уже спустя 60 лет русские первопроходцы вышли на берег Охотского моря, пройдя всю Сибирь от Урала до Тихого океана. Важно и то, что при этом русские не истребляли местных жителей, не сгоняли их с обжитых мест. не нарушали их самобытности, предоставляя право коренному населению жить согласно своим традициям. Ни один народ, проживавший на территории Сибири и Дальнего Востока, не исчез, не был изгнан или загнан в резервации, не было и насильственной колонизации в западном понимании освоения земель. Если бы первопроходцы воевали с каждым местным князьком, то им не удалось бы объединить такие огромные территории за столь короткий срок и с малыми потерями. Это и было распространение русского мира – великий социокультурный и цивилизационный проект. Православная традиция стала стержнем русского народа и русского общества.

По словам Святейшего Патриарха Кирилла. «хранение этого цивилизационного стержня нашего народа, православной веры, было делом непростым. В какой-то момент нашей истории случилось так, что именно этот стержень стал восприниматься внешними противниками Руси как опасное для них явление, которое нужно либо уничтожить, либо переформатировать под свои собственные стандарты. Мы знаем, что и в сражениях, которые вел Александр Невский, и в Куликовской битве, и во многих других войнах усилия нашего народа были направлены на то, чтобы защитить этот мировоззренческий стержень. И произносили слова «за веру, царя и Отечество», поставляя веру на первое место, потому что если она будет разрушена – и царь не устоит, и Отечество будет разрушено».

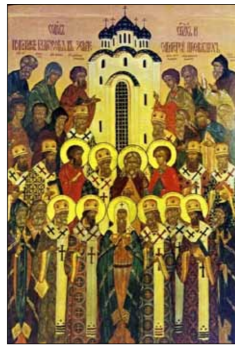


Софийско-Успенский собор и колокольня Тобольского кремля. Фото С.М. Прокудина-Горского. 1912 г.

Особым образом это отразилось на процессе освоения Сибири. К этому времени Русская Церковь имела опыт обращения язычников в христианство. Был избран путь духовного просвещения местных народов и приобщения их к христианским нравственным и недавно возрожденный после семидесяти

Нельзя сегодня говорить об истории ценностям. Православие стало важной составляющей частью духовного облика края. Через Православие народы Сибири приобщались к великой христианской культуре, под его благотворным влиянием смягчались нравы, формировались духовные и эстетические идеалы. Во многом благодаря просветительским трудам тобольских архипастырей Сибирь прочно вошла в состав Российского государства. Некогда и сама Русь, при великом князе Владимире, отходя от грубого язычества, восприняла Православие от Византии, и это не привело к потере национальных особенностей народа, а преобразило его в духовно-нравственном развитии.

> Царь Михаил Федорович и Патриарх Московский Филарет, сознавая значимость распространения Православия среди коренных народов и ставя задачу исправления нравов первых русских поселенцев, в 1620 году учредили в городе Тобольске первую Сибирскую епархию, границы которой до второй половины XVIII века простирались от Урала до Тихого океана. В 1668 году Тобольская и Сибирская епархия, ввиду ее особой значимости, была возведена в степень митрополии.



Собор святых в земле Сибирской просиявших. Икона конца XX века

На протяжении почти четырех веков

административной столицей и духовным

центром Сибири являлся город Тобольск, основанный в 1587 году русскими стрельцами и казаками. Уже в 1596 году здесь был основан древнейший в Сибири Знаменский монастырь. Начало истории Православия в Сибири ознаменовалось явлением здесь многочисленных сибирских святынь и подвигом многих святых. Так, в середине XVII века Тобольск прославился чудесами от иконы Божией Матери «Знамение», на месте явления которой впоследствии был построен знаменитый Абалакский Знаменский монастырь, сохранившийся до наших дней лет поругания и разорения. Главным храмом для огромной Сибирской епархии был Софийско-Успенский собор, ставший со временем и усыпальницей тобольских архипастырей, многие из которых были образованнейшими людьми своего времени и впоследствии были прославлены в лике святых. Прежде всего следует назвать глубоко почитаемого сибиряками за свою кротость и любовь к людям митрополита Иоанна (Максимовича) и просветителя края митрополита Филофея (Лещинского). Здесь также несли свое архипастырское служение святители Антоний (Стаховский), Арсений (Мациевич), Павел (Конюскевич), Варлаам (Петров-Лавровский), Агафангел (Преображенский).

С XVIII века Тобольск являлся важнейшим культурным, образовательным и миссионерским центром Сибири. Рубеж XVII-XVIII веков ознаменован коренными переменами в жизни страны. В то время в Российской империи остро ощущалась нехватка подготовленных кадров для осуществления задуманной Петром I широкой программы реформ. Правительство понимало, что без помощи духовенства, имевшего средства и опыт в подготовке грамотных людей, ему не обойтись.

В 1701 году царь Петр I издал указ об открытии в Тобольске первого учебного заведения в Сибири. Указом предписывалось приказному человеку Тобольского Софийского двора из дворян Андрею Городецкому «для утверждения и расширения словес Божиих, на Софийском дворе, или где прилично, построить училище поповских, диаконских и церковников детей, робяток учить грамоте, а потом словенской грамматике и прочим на словенском языке книгам, и Катихизис православной веры... могли (бы) совершенно знать и, удостояся в чин священства, народ учить и многочисленных в Сибири иноземцев, не ведущих Создателя Господа Бога, приводить в познание истинныя веры могли, и по тому ко святому крещению, искать расширения до самого государства Китайского».

Из этого указа видно, что перед Церковью ставилась в прямом смысле государственная задача. Однако до приезда святителя Филофея с организацией задуманной царем школы не торопились. Преосвященный Филофей, исполняя царскую волю, уже в 1703 году открыл в Тобольске при архиерейском доме на Софийском дворе первую в Сибири славяно-русскую школу для детей священнослужителей, на базе которой в 1743 году, усилиями митрополита Антония (Нарожницкого), была открыта старейшая в сибирском крае Тобольская духовная семинария. В школе обучали чтению, письму, пению по нотам, славяно-русской грамматике и катехизису. Преподавание латинского языка было введено позже. Учителями в школе были вызванные из Малороссии ученые монахи. Учебники святитель Филофей выписывал в Киеве и Москве. Численность учащихся в разные годы была неодинаковой, порой достигая девяноста человек, что по тем временам было немало. В этой школе обучались не только русские дети, но и дети «ясачных иноземцев» (ханты, манси, селькупы). Значительное содействие развитию школы в свое время оказал святитель Варлаам (Петров-Лавровский), архиепископ Тобольский (1728-1803).

В середине - 2-й половине XVIII века при сибирских монастырях и уездных духовных правлениях в Тюмени, Туринске, Ишиме, Березове, Таре, Самарове, Екатеринбурге, Верхотурье, Ирбите, Далматове, Челябинске, Томске, Барнауле, Красноярске, Енисейске были открыты латинские и славяно-русские школы. К середине XVIII века появляются монастырские школы и в Восточной Сибири. В начале XIX века духовные училища

появились при Кондинском и Тюменском

Троицких монастырях. Система духовного образования сыграла

заметную роль в становлении светского образования. Духовные школы, созданные как чисто сословные учебные заведения, вместе с тем на протяжении XVIII века играли сушественную роль в снабжении грамотными кадрами гражданских учреждений и учебных заведений. Тобольская семинария стала родоначальницей большинства духовных и светских учебных заведений в Сибири. Именно ее выпускники впоследствии составили основу преподавательских кадров большинства открываемых новых вузов, училищ и школ от Перми до Барнаула. В 1780 году в Иркутске была открыта вторая сибирская семинария, третья открылась в Томске в XIX веке. До 1918 года в сибирских семинариях было подготовлено множество образованных священно- и церковнослужителей.

Роль сибирского духовенства, семинарий. монастырей, приходских храмов в системе народного просвещения и образования весьма значительна. Общепризнанно, что в конце XVIII - XIX веках духовное образование было одним из самых основательных и носило комплексный характер. Тобольская семинария занимала видное место в культурной жизни Сибири. При ней были собраны богатые библиотеки, в которых, помимо книг на русском и иностранных языках, хранились уникальные древние рукописи. Распространение литературы религиозного содержания, создание семинарских и приходских библиотек, минералогического кабинета, развитие летописания все это внесло большой вклад в общий процесс культурного преобразования края.

Влияние церковной школы на население было весьма сильным. Духовенство уделяло большое внимание вопросам народного образования, духовно-нравственного воспитания учащихся, устранению недостатков в учебном процессе в светских и духовных учебных заведениях. В XIX - начале XX веков в Тобольской епархии действовали Тобольское и Ишимское епархиальные и окружное Тобольское училища, приходские училища при храмах. Они, в свою очередь, послужили возникновению широкой сети церковно-приходских школ, число которых ежегодно возрастало. Существовали воскресные, воскресноподготовительные, вечерние классы и школы.

Деятельность духовенства епархии, направленная на улучшение и расширение системы народного образования и просвещения в крае, не ограничивалась сугубо церковно-приходским образованием. В учебных заведениях духовного ведомства культивировались различные прикладные дисциплины. В начале XX века, в целях приобщения детей к сельскохозяйственному труду и привития им основ агрономической науки, при второклассных церковно-учитель-

ских школах (своеобразных предтечах педагогических училищ) Туринского, Ишимского, Тюменского, Березовского и Курганского уездов создавались собственные хозяйства, пасеки, сады, теплицы.

Весьма значителен вклад духовенства в создание учебной и религиозно-просветительской литературы для малых народов края. В Тобольской епархии получил широкое распространение опыт переложения религиозных текстов с русского на татарский язык и на языки народов Севера. В течение XIX века было осуществлено издание ряда книг и учебников на национальных языках. При Тобольской семинарии существовал класс татарского языка. Церковное образование во многом способствовало распространению грамотности и культуры, христианских нравственных начал среди населения, положило начало распространению научных знаний среди коренных народов Севера.

Важнейшим событием, способствовавшим широкому распространению Православия среди местных народов, стала подвижническая деятельность митрополитов Тобольских Филофея (Лещинского) и Иоанна (Максимовича). Уже тогда, в начале XVIII века, было начато строительство церквей и часовен, вокруг которых затем вырастали села, открывались церковно-приходские школы, велось просвещение народов на местных языках.

По словам замечательного сибирского церковного историка и публициста XIX века протоиерея Александра Сулоцкого, митрополит Сибирский и Тобольский Филофей (Лещинский), в схиме Феодор, был одним из самых замечательных и достойных пастырей Русской Православной Церкви XVIII столетия. Образованнейший человек своего времени, святитель Филофей за пвалнать с лишним лет пребывания на кафедре несколько раз объехал территории Западной и Центральной Сибири, прилагая все силы для распространения христианства и духовного просвещения среди народа Божия. Вся его деятельность носит на себе печать высокого влохновенного и самоотверженного служения Церкви Христовой. Святитель, построивший 288 церквей и крестивший 40000 инородцев, был ревностным проповедником веры среди многочисленных племен и народностей Сибири, был их заступником от разного рода притеснений. Известный историк края П. Абрамов считал, что для Сибири митрополит Филофей был «ясным светильником истинного богопознания и вместе с тем учителем народа». Его можно справедливо назвать просветителем и апостолом обширнейшего сибирского края. Преемник святителя Филоофея по архиерейской кафедре митрополит

Антоний (Стаховский) писал о нем: «Сей архиерей труды евангельской проповеди отправлял по смерть свою... Все инородцы призваны им в христианство не принуждением, не страхом, не иными какими-либо прешениями, но точию евангельскою проповедью и своими трудами».

В Тобольской семинарии изучались хантыйский и татарский языки. В Манчжурию и Китай периодически командировалось по несколько **УЧЕНИКОВ ДЛЯ ПРАКТИЧЕСКОГО** изучения языков. В ряле монастырей Сибири велась подготовка миссионеров из детей северных народностей.

В XIX веке миссионерская деятельность расширилась и приобрела более организованный характер. С середины XIX века епархии.

для проведения миссионерской работы учреждения - миссии, появился ряд миссионерских организаций. В XIX - начале XX веков действовали миссии Северная (Обдорская), Кондинская, Сургутская. Деятельность каждой из них имела свои особенности. Миссии имели собственную внутреннюю структуру: станы, молитвенные дома, часовни, походные церкви. Среди нескольких просветительских центров следует особо отметить миссию среди ненцев на крайнем севере Тобольской губернии в Обдорске (ныне Салехард). Для оказания помощи миссионерскому делу при Облорской миссии были открыты женская община, миссионерское братство. Усилиями духовенства было положено начало разработке алфавита, письменности и переводу книг для хантов и ненцев. В городе Тобольске действовал епархиальный комитет Всероссийского православного миссионерского общества, а в 1890 году, для оказания помощи Епархиальному управлению, было создано православное братство святого великомученика Димитрия Солунского, в числе прочих отделений которого действовало и миссионерское. В начале XX века в епархии предпри-

действовали особые, специально созданные

нимались попытки активизировать миссионерскую деятельность. По инициативе епископа Гермогена (Долганева) (1917-1918) Тобольское епархиальное управление в 1918 году намеревалось объединить миссии Кондинскую, Сургутскую и Обдорскую в одну Тобольскую Северную, открыть при Березовской церковно-приходской школе миссионерское отлеление пля полготовки священно- и церковнослужителей из коренного населения Предусматривалось также создать при этой миссии переводческое отделение и открыть в городе Сургуте Особый отдел миссии. Также предполагалось все приходы Березовского и Сургутского уездов сделать миссионерскими. создать в Сургутском уезде два монастыря (женский и мужской), для чего Епархиальный комитет даже изыскал денежные средства пригласил монахинь Иоанно-Введенского монастыря организовать женскую общину и открыть при ней миссионерскую школу.

Однако после прихода к власти богоборцев этим обширным планам не суждено было сбыться. Революционное лихолетие вдребезги разбило те организационные формы, которые имела православная традиция в Западно-Сибирском крае. В 1919 году была закрыта Тобольская семинария, а в 1937 году был расстрелян архиепископ Тобольский Артемий (Ильинский), и Тобольская епархия на долгие годы прекратила самостоятельное функционирование. Однако дух Православия



Школа-приют самоедо-остяцких детей с настоятелем Облорской миссии иеромонахом Иринархом (Шемановским), 1904 г.

в сибиряках не погиб, и это в будущем обусловило возрождение Тобольско-Тюменской

наблюдать при своих посещениях.

учреждения, которые и мы можем частично

более четырехсот подлинных фотографий, документов и предметов. И экспозиция продолжает

пополняться - помимо старинных предметов здесь немало свидетельств из новой истории

следственного изолятора: мундиры с наградами

выдающихся работников учреждения, а также

макеты, документы, грамоты. Отдельно витри-

на. демонстрирующая хитрости современных

«жуликов» - вещи, изъятые у нарушителей. О

неправедных трудах местных изобретателей

уже наслышаны и мы: как-то раз из коробочек

от наших новогодних подарков несовершен-

нолетние умельцы умудрились изготовить для

себя запрещенные здесь игральные карты. Не

На сегодняшний день в экспозиции музея

# Тюменский тюремный замок: прошлое и настоящее

Следственный изолятор в Тюмени (СИЗО-1 УФСИН России по Тюменской области), при котором уже не один десяток лет действует одно из отделений сестричества Тюменского общества милосердия, был создан на базе строений бывшей тюменской тюрьмы, тюменского тюремного замка.

На сегодняшний день бывший тюремный замок является действующим корпусом следственного изолятора, причем это одно из старейших зданий Тюменской области, и его историческое значение в истории

Тюрьма в Тюмени была со времени основания города, то есть с 1586 года. До этого, в 1550 г., был создан «Судебник» Ивана IV, согласно которому преступников стали брать под стражу (ранее применялись только телесные наказания либо смертная казнь). Тюменский тюремный замок появился позже – в 1786 году. в период правления императрицы Екатерины II когла концентрация мест заключения переместилась в Сибирь и вместо старых деревянных острогов понадобились более основательные и вместительные помещения для заключенных и пересыльных. Кстати, насчет «основательности»: для возведения стен тюменского тюпемного замка использовали яйца и известь, что сделало его стены особенно прочными!

Нам, сестрам милосердия, дерзающим нести слово Божие обитателям следственного изолятора, конечно, интересна и история его стен, и рассказы о тех, кто здесь когда-то содержался. Тем более, что к истории руководство и сотрудники здесь относятся очень бережно, с вниманием и уважением. Разные бывали времена – и кандалами здесь каторжники гремели, и политзаключенные несли расплату за нелояльность к действовавшим властям в разные времена существования Российского государства...

Разбойники, воры и убийцы, а также, бывало, и без вины виноватые - сколько людей прошло через эти стены более чем за четыре века! Что касается известных узников тюменского тюремного замка, среди них можно назвать главу Временного правительства князя Львова, писателей Достоевского, Короленко и Чернышевского, многих декабристов, известного тюменского предпринимателя и благотворителя Андрея Текутьева, братьев-купцов Колокольниковых и, конечно, наших чтимых святых – священномученика Гермогена, епископа Тобольского и Сибирского, и архиепископа Луку (Войно-Ясенецкого).

Небольшую, но очень интересную экскурсию по сохранившимся до наших дней местам - фрагментам старого тюремного замка нам провела Галина Степановна Легошина – хранитель и экскурсовод музея истории СИЗО в одном лице. Притом Галина Степановна подполковник запаса, ветеран-наставник, человек из «золотого фонда» личного состава следственного изолятора. При ее неустанном попечении музей в 2015 году по наличию экспонатов и в целом занял второе место в ФСИН России. А в УФСИН Тюменской области и на сегодняшний день он остается первым и единственным!

Вот мы стоим перед старым входом в бывший тюремный замок. Он теперь скрыт



за стенами более новых корпусов, и так просто, без проводника, туда не пройти, даже если ты уже находишься на закрытой территории изолятора. Почтенный возраст стен угадывается сразу, видна старинная кладка. Что еще интересно: после строительства железной дороги, когда заключенных стали перевозить по рельсам, с вокзала до самых этих стен их возила «конка» - так было труднее совершить побег и, соответственно, было безопаснее для жителей города.

То, что для нас – дух прошлого и экзотика, для работников СИЗО обычные трудовые будни. И для сидельцев это тоже повседневная тяжкая обыденность. Вот кто-то смотрит на нас в глазок из-за массивной двери, пытается заговорить. Мы отворачиваемся - не положено! Потом уже спохватились - были же с собой вкусняшки-постряпушки для наших подопечных подследственных подростков, надо было хотя бы пирожком угостить арестанта! В чем уж виноват или не виноват этот незнакомец, лица которого мы не видели, - сейчас он в таком месте, где сам Господь призывает посещать и скрашивать страдания...

Галина Степановна рассказывает нам. что в недалеком прошлом нарушителей режима здесь сажали в подвал в специальные карцеры, где было не просто тесно в ширину, но также и невозможно было выпрямиться: потолок был настолько низким, что человек мог находиться там только на четвереньках... В наши дни, конечно, таких карцеров уже нет.

А вот типичная пересыльная камера. Она сохранена почти в том виде, в каком была в прошлых веках. Мрак по углам, теснота, тусклый свет и неизменные иконы Николая Чудотворца и Пресвятой Богородицы – как в заключении не вспомнить про наших небесных заступников! Грубый топчан с ватным матрасом раньше, конечно, был соломенный, но солома привлекает мышей, и ее заменили на вату.

Неуютно здесь, что и говорить! Выходим обратно в тюремный коридор, и Галина Сте-

пановна ведет нас к месту, где до революции располагалась каменная однопрестольная Богородицкая церковь. Она была построена при Центральной тюменской пересыльной тюрьме, как тогда назывался следственный изолятор, в 1856 году на средства тюменского купца 1-й гильдии И.Г. Решетникова. Сегодня от здания осталась только стена с заложенными кирпичом окнами на месте церкви теперь камеры А раньше, когда храм был действующим, его двери открывались и для горожан, и даже была своя церковная община, библиотека. Что важно, служить священником при тюрьме считалось почетным, и это право нужно было заслужить! В 1879 году, с принятием тюремной реформы. изменилось предназначение тюремных церквей: помимо духовного окормления и утешения Церковь получила государственный заказ по исправлению преступников. За работу священники получали вознаграждение из средств тюремного комитета, причем по окладу они могли быть приравнены к начальнику тюрьмы!

В наше время, когда многие разрушенные храмы с Божией помощью восстанавливаются. к сожалению, уже невозможно восстановить церковь на территории следственного изолятора, и остатки ее стен несут теперь иную скорбную службу. Однако храм на территории СИЗО, слава Богу, есть, и не один. Есть маленький внутренний храм - комната в одном из корпусов, освященный в честь иконы Пресвятой Богородицы «Всех скорбящих Радость». Сюда приходят священники Тюменского благочиния, исповедуют заключенных, которые не могут покинуть корпус, служат молебны, а иногда и литургию. Обычно здесь проходят и наши встречи и беседы с несовершеннолетними подследственными.

Во имя священномученика Гермогена. епископа Тобольского, освящена отдельно стоящая на территории деревянная часовня, которую мы также в очередной раз посетили во время нашей экскурсии. Очень радостно стало на душе от нарядного, ухоженного вида территории вокруг небольшой ладной церквушечки. Галина Степановна лично следит за цветами, рассаду много лет берет у доброй щедрой женщины Ольги Яковлевны Княжевой, которая безвозмездно отдает ей цветы во славу Божию. Часовня была воздвигнута несколько лет назад силами личного состава учреждения, а также осужденных, по инициативе начальствовавшего в те годы полковника внутренней службы Сергея Николаевича Коновалова. Из города Каменск-Уральский был привезен набор из пяти колоколов, и в мае 2014 года состоялся чин освящения часовни, который совершил митрополит Тобольский и Тюменский Димитрий.

Внутри храма сегодня нас ждала удивительная встреча! Этим летом произошло знаменательное событие: тюменский предпринимательмеценат В.И. Куракин передал работникам СИЗО-1 факсимильное издание Евангелия, принадлежавшего Федору Михайловичу Достоевскому, которое тот читал, находясь в заключении, делая свои закладки и пометки на полях. Владимир Иванович специально привез Евангелие из фонда «Возрождение Тобольска», который издал это факсимиле со всеми записями писателя. Предполагается, что на каторгу в Омск Федора Михайловича этапировали через Тюмень. А Евангелие (единственную тогда разрешенную для заключенных книгу) ему передала жена декабриста Фонвизина, Наталья Дмитриевна. Кто скажет – если бы не этот бесценный подарок доброй верующей женшины, стал бы Достоевский тем, кем мы сегодня его знаем, – выдающимся писателем с христианским православным мировоззрением, ли он так и остался бы игроком и бунтарем?..

Вот она, эта стилизованная под тюремные стены с воротами коробочка - под иконой Спаса Нерукотворного. В ней прибыла за тюремную ограду копия исторического Евангелия! Рассматриваем заметки, сделанные рукой великого писателя. Они отпечатаны отдельно, бесценная копия самого Евангелия хранится сейчас в музейной комнате, под присмотром надежного хранителя музея -Галины Степановны.

После знакомства с копией удивительного артефакта мы встретились с заключенным из хозотряда Вадимом, в обязанности которого входит следить за чистотой и порядком в

храме, а затем в сопровождении неутомимой Галины Степановны проследовали в комнату музея истории СИЗО. Здесь нас поразило действительное обилие ценных подлинных экспонатов, многие из которых сделали бы честь любому историческому музею! Их обнаружению и появлению здесь, как и вообще организации музея, послужили, главным образом, ремонтные работы в 1998 году на чердаке одного из зданий следственного изолятора. В основу первой музейной экспозиции легли такие уникальные подлинники, как кандалы каторжан, их головные уборы, фрагменты одежды и бытовые предметы, а также уникальные документы, несущие нам информацию из прошедших стопетий. И сеголня мы сповно сами окунулись в события дней давно минувших, рассматривая затейливые старинные ключи, потемневшие наручники, кандальные колодки.

Какие секреты хранят эти вещи каторжан, сопровождавших их семей и их надзирателей? Кто принес с собой в суровый сибирский край вот эту солонку и мыльницу с портретом? Явно кто-то из интеллигенции, возможно, из петрашевцев, с которыми шел по этапу и Достоевский... Колодки и фрагменты обуви. Конечно, обувь изнашивалась очень быстро, особенно при пеших многокилометровых этапах, и каторжане шили ее для себя сами, чтобы хоть как-то облегчить тяжелый путь своим стоптанным ногам. По-видимому, в некоторых камерах были оборудованы ремесленные мастерские для нужд заключенных - шорные и сапожные. В следующей витрине видим ложки, часы, а вот таинственный предмет со свастикой, похожий на зажигалку. Связан ли он с

зря на входе на КПП нас каждый раз тщательно досматривают, и не только на предмет явно запрешенных прелметов – иногла в голову обычному человеку не придет, как могут быть использованы совершенно невинные на наш взгляд вещи. И вот здесь, за стеклом, на вид обычная разделочная досочка, однако она раздвигается и внутри обна-

руживается тайник, куда могут быть спрятаны те же игральные карты, нож или заточка! Вот наглядный печальный пример, как талант и смекалка, данные человеку Богом, используются отнюдь не на благие цели...

Немного обидно, что в такой интересный и познавательный музей большинству тюменцев вход закрыт. Однако посетители бывают здесь регулярно. В основном, конечно, это сотрудники силовых структур, студенты-юристы, сотрудники колоний и УФСИН. Но иногда, с особого разрешения и с принятием всех мер без-

опасности, сюда приходят даже школьники! Повседневная жизнь бывшего тюремного замка, а ныне следственного изолятора № 1, скрыта от обычных граждан за толстыми кирпичными стенами. Даже мы, приходя сюда, видим только самую верхушку этого айсберга. Но во время нашей экскурсии по территории и корпусам, а в особенности здесь, в музее, нам удалось увидеть и прочувствовать, как неисповедимыми Своими путями Господь приводит сюда, под одну крышу, людей из двух противоположных миров. С одной стороны, это люди, находящиеся под стражей - со своими грехами. скорбями, своим особым бытом, специфическими вещами и привычками, а с другой - сотрудники учреждения, которые невольно разделяют с заключенными их тяжкие будни за колючей проволокой, являя иной раз не только примеры терпения и мужества, но и человеческого, христианского отношения к своим поднадзорным...

Екатерина ЛАХНО, г. Тюмень P.S. Сердечно благодарим подполковника запаса Галину Степановну Легошину за экскурсию и предоставленные материалы!



ответа Отражена в материалах музея и непростая история взаимоотношений между администрацией тюменской тюрьмы и заклюроны выйти из повиновения, иногда по весьма

веским причинам. Сохранились свидетельства

от котлов с обедом – это современные будни

пребыванием здесь

пленных немцев.

либо это какой-то

фронтовик, когда-то

тории СИЗО свой

боевой трофей?

Снова загадка без

конфликта 1906 года из-за неприемлемых условий размещения сопровождавших политзаключенных женщин и детей, выступлений в 1907 году из-за тяжелых условий содержания... Конечно, подобные поводы для бунта уже в далеком прошлом. Регулярные прогулки, банные дни и даже занятия в спортзале, вкусный запах

2020

### **МОЛИТВА**

### во время распространения вредоносного поветрия

Господи Боже наш, не вниди в суд с рабы Твоими и огради нас от губительнаго поветрия, на ны движимаго. Пощади нас, смиренных и недостойных рабов Твоих, в покаянии с теплою верою и сокрушением сердечным к Тебе, милосердному и благопременительному Богу нашему, припадающих и на милость Твою уповающих.

Твое бо есть, еже миловати и спасати ны, Боже наш, и Тебе славу возсылаем, Отцу и Сыну и Святому Духу, ныне и присно и во веки веков. Аминь.



### ЮБИЛЯРЫ 2020 ГОДА



Старший юбиляр – 400 лет Тобольский кремль

Добрый день, духовная столица! Здравствуй, Кремль, земной тебе поклон! Как здесь сердцу радостно не биться Под прозрачный колокольный звон? Здесь шаги былых архиереев Помнит каждый камень мостовой. Древний кремль, ты святостью овеян, На колени встану пред тобой. О себе, о грешнице, поплачу, Ведь в душе молитва чуть жива, Ничего пред Богом я не значу, Добрых дел найду ль в себе - едва. Укрепи же слабенькую веру По молитвам всех Твоих святых!.. Кремль тобольский, был ты пионером В просвещении племен земных.

Татьяна МОЛОДЫХ

#### Младший юбиляр – 75 лет Успенско-Никольский храм, г. Ялуторовск

Стала церковью часовня В год Победы сорок пятый. Церковь и Победа - ровня, Побежден был враг заклятый -Как на поле грозной битвы, Так и силою молитвы. В юбилей семьдесят пятый Вспомним, как сражались деды, Как ковался День Победы, Как с рассвета до заката Жены, дети их трудились, Как их матери молились... Православная Россия, Претерпевшая все беды, Ты, как Сам Господь Мессия, Дала миру День Победы!

Татьяна НИКОЛЬСКАЯ, прихожанка Успенско-Никольского храма



# Страстная седмица в СССР почти полвека назад (кинохроника)

Когда-то настоятель храма Живоначальной Троицы в Троицком-Голенищеве (Москва) протоиерей Сергий Правдолюбов сделал «Правмиру» настоящий пасхальный подарок: поделился любительским фильмом, в котором запечатлены несколько мгновений богослужений Великого пятка и Великой субботы 1974 года в Покровской церкви его отца. Мы видим большой деревянный храм и отца Анатолия, силу и глубину личности которого передают

1974 год. Богослуже

съемки. Конечно, съемка была без звука, но звучание хора в фильме настоящее – это запись пения клироса Сынтульского храма, на котором пели и мама, и сестры отца Сергия.

Снимал и монтировал звук младший сын протоиерея Анатолия — Феодор, впоследствии митрофорный протоиерей, тридцать лет прослуживший настоятелем в этом же храме после своего отца (умер в 2011 году).

1974 год. Богослужение Великого пятка и Великой субботы в храме Покрова

Пресвятой Богородицы поселка Сынтул (село Маккавеево) Касимовского района Рязанской области. Богослужение совершает митрофорный протоиерей Анатолий Правдолюбов (1914-1981). Из архивных материалов семьи Правдолюбовых.

Правмир // ВКонтакте

# 20 21 22 23 24 25 26 7 апреля - Благовещение Пресвятой Богородицы. 11 апреля - Лазарева суббота. 12 апреля - Вход Господень в Иерусалим. Вербное Воскресенье. 19 апреля - Светлое Христово Воскресение: Пасха. 26 апреля - Антипасха, апостола Фомы. 28 апреля - Радоница, поминовение усопших Воскресенский собор, г. Ханты-Мансийск (2001-2006 - годы строительства) 19-25 апреля - Светлая седмица, сплошная. Великие праздники Пост Строгий пост Сплошные седмицы Дни особого поминовения усопших Двунадесятые праздники

# ЧТО ПОЧИТАТЬ (ИЛИ ПОСЛУШАТЬ) В ПАСХАЛЬНЫЕ ДНИ: «ЖЕНЫ-МИРОНОСИЦЫ»

Исторический роман протоиерея Николая Агафонова повествует о великом подвиге тихих и скромных женщин, последовавших за Христом. Автор открывает перед читателем те глубинные стремления и переживания святых жен, которые отражены в скупых строчках церковного Предания.

### От автора

От автора
Человеческий род достиг своего высшего духовного развития в Деве Марии. Поднявшись до невиданных ангельских высот, Она превзошла их, став «честнейшей Херувим и славнейшей без сравнения Серафим». Явившись Вратами Небесными, через которые в мир пришел Спаситель, Пресвятая Дева на все времена стала знаменем женского естества, освященного Божественным величием. И если Матерь Божию именуют «главизной нашего спасения», то Ее надо признать и главизной женского служения Христу и Его Церкви.

На страницах Евангелия Господь ча-

сто обращается к женщинам. И не только прощая грехи, исцеляя, но и беседуя с ними о тайнах Царствия Божия. Достойно внимания то, что впервые прямо и открыто Господь указал на Себя как Мессию, то есть Христа, именно женщине (Ин. 4, 25-26). Как и апостолы, женщины, следовавшие за Христом, именовали Его своим Учителем (Ин. 20, 16). Правда, в отличие от апостолов, которых Господь Сам избирал и призывал на служение, женщины следовали за Ним исключительно по зову сердца. Но разве зов сердца не от Бога? Это говорит лишь о том, что сердца женщин способны

Когда пришли дни испытания, Спаситель говорил апостолам: «Да не смущается сердце ваше. Веруйте в Бога и в Меня веруйте» (Ин. 14, 1). Но даже они, любящие Христа, испугались и разбежались. С Господом остались лишь те, о ком почти ничего не повествуется в Евангелии до голгофских событий. Это были тихие, скромные женщины, всюду

слышать призыв Божий, не нуждаясь в его

словесном подтверждении.

ходившие за Христом и служившие Ему своими имениями (Лк. 8, 1-3). Теперь же, когда униженного и истерзанного пытками Христа, как преступника, вели на распятие, женщины были рядом. Среди беснующейся толпы, истошно вопящей: «Распни, распни Его!» — они не дрогнули. Когда читаешь строки Евангелия, то перед мысленным взо-





ром встает трогательная картина идущих за Христом на Голгофу женщин. Растерянные и напуганные, еле сдерживая рыдания, они идут в молчаливой скорби. Почти не видя от слез дороги, поддерживая друг друга, они следуют за своим любимым Учителем, поруганным и осмеянным. Только в любви эти слабые женщины черпают свои силы и идут до конца.

Когда же пришло время и прославился Сын Человеческий, то первым благую весть о Своем Воскресении Он даровал женщинам. «Радуйтесь!» — говорил Он им, повелевая идти и рассказать апостолам о Его победе над смертью. А когда апостолы не поверили, Христос явился и «упрекал их за неверие и жестокосердие, что видевшим Его воскресшего не поверили» (Мк. 16, 14).

В подвиге жен-мироносиц раскрылась вся высота женского служения Богу и миру Их жизнь, по словам священномученика митрополита Серафима (Чичагова), «многопоучительна и теперь для современных христианок». Подражание мироносицам в жертвенной любви и на миссионерском поприще находило себе место на протяжении всей двухтысячелетней истории христианской Церкви. Трудно переоценить роль женщины в сохранении православной веры и в нашем Отечестве. Я бы даже дерзнул сказать, что именно женщины в годы безбожных лихолетий и сохранили эту веру. О чем хорошо сказано в замечательном стихотворении моего любимого поэта Александра Солодовникова:

Мужчины больше философствуют И сомневаются с Фомою, А мироносицы безмолвствуют, Стопы Христа кропя слезою. Мужи напуганы солдатами, Скрываются от ярой злобы, А жены смело с ароматами Чуть свет торопятся ко гробу. Людские мудрецы великие В атомный ад ведут народы, А белые платочки тихие

Собой скрепляют церкви своды. Многие часы, дни и месяцы я провел в размышлении о женах-мироносицах. Вчитывался в евангельские строки и в те скупые сведения, что оставило нам Церковное Предание. Пытался представить себе, как они жили, мыслили и действовали в разных жизненных обстоятельствах. И хотя я писал свою книгу с глубоким убеждением, что все так и должно было быть, однако прошу читателя помнить, что перед ним прежде всего художественная проза, где исторические факты переплетены с домыслами и предположениями автора.

Единственное, где я не позволял себе домысливать что-либо от себя, так это описание евангельских событий. В этом мое повествование неукоснительно придерживается духа и буквы Священного Писания, а также святоотеческого толкования Евангелия.

От редакции «Сибирской православной газеты»: книгу протоиерея Николая Агафонова (1955-2019) «Жены-мироносицы» можно не только читать, но и слушать (например, на сайте azbyka.ru).

# Прихожане «геройствуют», а храмы могут остаться без Евхаристии: протоиерей Максим Первозванский – о том, почему верующим лучше остаться дома

Меня все время спрашивают: «Неужели храм – самое главное место заражения? Почему мы должны воздерживаться от посещения храмов? Мы же ходим в магазины, кому-то приходится ездить на работу на общественном транспорте. Неужели мы такие трусы маловерные, что боимся идти в храм?» И я знаю, что ответить таким людям. Да, главное в Церкви – это богослужение, центр которого – Евхаристия, которая совершается

священнослужителем, наше благодарение Богу. Сейчас в храме подвергаются опасности заражения, в первую очередь, священнослужители. И даже если кто-то из пришедших на службу, хотя бы один человек, окажется зараженным новым коронавирусом, священик в любом случае вынужден будет после этого соблюдать двух-трехнедельный карантин, даже если не заболеет. Я знаю уже несколько таких случаев, когда священник, пообщавшись с человеком, у которого позже обнаружили Covid-19, был вынужден уйти на карантин. Пока дальнейшей информации, обнаружился ли вирус у них, я не знаю.

Представьте себе, что в одном храме возникает такая ситуация, в другом, в третьем. Если вы, верующие, будете настаивать на том, что все должны посещать храмы: сейчас, на Страстную, на Пасху, – мы просто элементарно выведем в карантин в течение недели-двух всех наших священнослужителей.

И дело не в том, что священники должны геройствовать и пасть смертью храбрых, и пусть они не трусят и идут в бой. Мы не боимся. Страшно другое – оставить Церковь без совершения Евхаристии, самой главной службы.

жоы. Да, главное в Церкви – это не наше



личное причастие, а само Таинство Евхаристии, совершение Божественной литургии, наше благодарение Богу. Мы благодарим Бога, приносим Ему хлеб и вино и получаем от Него их как Тело и Кровь Его. Да, я не боюсь сказать, что главное в этом – не наше причащение, потому что уже не одно десятилетие говорю о том, как важно, чтобы мы чаще причащались. Я сторонник как можно более частого причащения.

Но в этой ситуации мы должны четко понимать, что главным является не наше причащение, а само совершение Евхаристии, пусть она даже совершается практически

пусть она даже совершается без прихожан. И если мы выбьем таким образом наше духовенство, то оставим нашу Церковь без Евхаристии – центра и жизни Православия, христианства. И поэтому не надо геройствовать. Не надо строить катакомбные, подпольные планы: «А вот мы доберемся тайком, ведь не запретили же, и пропуска пока не ввели, давайте мы дружно все придем».

С удивлением я слышу от некоторых священников, что Святейший Патриарх якобы

Святейший Патриарх якобы вынужден был призвать прихожан не ходить в храмы, а мы, давайте, поймем, что он говорил вторым планом, между строк, — что на самом деле он звал всех приходить и причащаться. Не надо за него додумывать! Патриарх сказал то, что он сказал: «Давайте воздержимся от посещения храмов».

И если священник не слушает священно-

началие, Патриарха, то у прихожанина тут же возникает вопрос: а почему я должен слушать этого священника? Отцы, не выполняя то, что говорит священноначалие, роняя его авторитет, вы, в первую очередь, роняете и авторитет Церкви как единого Тела, человек начинает воспринимать Церковь просто как административный организм, где есть начальник, которого втихаря можно не послушаться.

Что ж, если придется, будем служить на Пасху спокойно, за закрытыми дверями. Не первый раз такая ситуация, когда священноначалие предписывает воздержаться от прихода в храм, когда вводятся карантинные меры. Но разве от этого Пасха не наступала? Моя жена двадцать лет подряд была то беременная, то с младенцем и не могла пойти на пасхальное богослужение. Неуже-

ли это значит, что у нее не было радости Пасхи, она не могла воскликнуть «Христос воскресе!».

Все равно будет Пасха, где бы мы ее ни встречали. Пусть в этот раз не в храме, но мы все равно будем иметь возможность и помолиться, и зажечь свечи.

Но если сейчас мы убе-

рем священников, пусть и не все заразятся, но уйдут в самоизоляцию, велик риск, что во многих приходах, в вашем приходе, не будет

и конкретно в вашем приходе, не будет пасхального богослужения. А вот это уже грустно – Пасха без Евхаристии. Мы не боимся заразиться, но мы боимся

оставить Церковь без богослужений.

Записала Оксана ГОЛОВКО / Правмир.ру

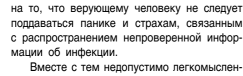
### Заявление Священного Синода в связи с распространением коронавирусной инфекции

Документ принят на заседании Священного Синода Русской Православной Церкви 11 марта 2020 года.

Священный Синод Русской Православной венного спокойствия, обращаем внимание Церкви с обеспокоенностью воспринимает распространение в мире коронавирусной инфекции и ее последствия для миллионов людей, многие из которых оказались не только перед угрозой заражения, но и испытали на себе социально-экономические но относиться к коронавирусной инфекции, последствия этого явления.

соболезнования родным и близким жертв этой болезни в Китае, Южной Корее, Иране, Италии, Франции, Германии, Испании и в других государствах.

Благословенными перед Господом являются труды врачей и добровольцев, которые



пренебрегать врачебными предписаниями, Члены Священного Синода выражают игнорировать профилактические меры, подвергая опасности заражения себя и окру-

Священный Синод считает важным последовательное и неукоснительное соблюдение санитарно-гигиенических мер профилактического характера на приходах и в

> монастырях, особенно в тех регионах, где эпидемиологическая обстановка официально признана тяжелой, в том числе более широкое применение санитарных растворов для дезинфекции кивотов икон, к которым прикладываются верующие, использование одноразовых стаканчиков для запивки.

В случае распространения в конкретном регионе коронавирусной инфекции

могут быть по согласованию со священноначалием применены дополнительные профилактические меры.

Священный Синод призывает архипастырей, пастырей, монашествующих и мирян Русской Православной Церкви к усиленной молитве о преодолении болезни и о даровании сил борющимся с нею врачам.

Патриархия.ру

### Патриаршее послание Преосвященным архипастырям, священнослужителям, монашествующим и мирянам епархий на территории России

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл обратился с посланием к Преосвященным архипастырям, священнослужителям, монашествующим и мирянам епархий на территории Российской Федерации.

В нынешнее непростое время, в условиях, когда государственными властями предпринимаются все возможные меры по недопущению распространения коронавирусной инфекции, призываю архиереев, духовенство, монашествующих и мирян усилить молитву ко Господу об ограждении людей от вредоносного поветрия, а архипастырей и пастырей - продолжать ревностно со-

вершать богослужения и особенно Божественную Евхаристию - таинство Тела и Крови Христовых, даже в отсутствие паствы по причине соответствующих рекомендаций властей. Воистину - «делу Божию ничего не должно предпочитать» (Устав преподобного Венедикта Нурсийского, глава 43).

Сегодня многие из нас вынуждены возложить на себя подвиг неотлучного пребывания в своих жилищах. Таковым говорю: пусть место вашего уединения станет для вас пустыней личного и семейного молитвенного труда, по евангельскому слову:

Ты же, когда молишься, войди в комнату твою и, затворив дверь твою, помолись Отцу твоему, Который втайне; и Отец твой, видящий тайное, воздаст тебе явно (Мф. 6, 6). Пусть на этот подвиг вдохновляет нас и образ преподобной Марии Египетской, многие годы проведшей в уединенной молитве в

В эти дни мы лишаемся возможности

быть вместе за любимыми всеми нами великопостными богослужениями. Но мы знаем, что даже врата ада не могут одолеть Христову Церковь (ср. Мф. 16, 18). Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или



силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота. ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем (Рим. 8, 35-39). Даже будучи в вынужденном разобщении, как неоднократно в истории бывали в рассеянии по пустыням и горам, по пещерам и ущельям земли последователи Христовы, мы остаемся нерушимой общиной веры, объединенной сер-

дечной молитвой к Господу Иисусу. В этой молитве мы не одиноки - вместе с нами предстоят Престолу Божию и наши святые сродники, подвижники Русской Церкви всех эпох ее исторического бытия, вдохновляя и ободряя нас. Мужайся, Христова Церковь <...> Христови бо друзи о тебе пекутся, и предстояще, и обстояще (седален по полиелеи службы Новомучеников и исповедников

Понесем, братья и сестры, временные лишения ради сохранения жизни и здоровья наших ближних. Будем терпеливо переносить посетившую нас скорбь в твердой надежде, что Всемогуший Господь, принявший страдания и крестную смерть за род человеческий

> и Своим Воскресением открывший нам путь ко спасению, во благовремении пременит эту скорбь на радость встречи в восхвалении Его в общей молитве за храмовым богослужением, и отрет Господь слезы со всех лиц и снимет Господь поношение с нарола Своего по всей земле (Ис. 25, 8).

Будем в эти дни особенно молиться о тех. кто самоотверженно полагает свои силы ради прекрашения морового поветрия. о тех, кто трудится ради жизнеобеспечения наших городов и сел. Будем им благодарны и окажем им всю возможную поддержку.

Благодарю и всех вас, дорогие владыки, отцы, братья и сестры, за ваше ревностное служение Господу, Его Церкви и друг другу. Непрестанно молюсь о всех вас.

+ КИРИЛЛ, ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ

#### Письмо в редакцию

#### Здравствуйте!

Пишу вам для того, чтобы выразить огромную благодарность реабилитационному центру «Сибирская застава», руководителю центра отцу Николаю Макарову, консультанту Михаилу Кобзеву и всем, кто вносит свой вклад в жизнь и существование центра.

Меня зовут Максим, мне 36 лет, из которых около десяти я систематически употреблял вещества, изменяющие сознание. Это началось из любопытства, ради поиска нового удовольствия. Но очень быстро перерасло в наваждение и одержимость, постеленно разрушая мою жизнь и все, что мне было когда-то дорого. Наркотики наносили поражения день за днем. Со временем моя жизнь превратилась в настоящий кошмар. Я нанес вред своему здоровью.

От меня отвернулись все старые друзья. Разрушились личные отношения. Мое отношение к родным людям скатилось до потребительского. Каждое мое утро начиналось с отчаяния, страха и чувства вины перед близкими. Вокруг меня погибали такие же, как я, зависимые люди. Идя по улице, я не мог смотреть в глаза прохожим. И каждый день я шел употреблять, но уже не для удовольствия, а чтобы хоть на какое-то время избавиться от того ужаса, который творился

Я понял, что дальше так продолжаться не может. Но все попытки самостоятельно уйти от употребления или хотя бы контролировать его заканчивались провалом. Я даже не подозревал, с каким коварным и расчетливым врагом я столкнулся. В какой-то момент я почувствовал отчаяние, бессилие и безысходность, понимая, что в одиночку со своей болезнью мне не справиться.

И тогда, наверное, на тот момент с последней надеждой, я написал на сайт Тобольской епархии просьбу о помощи. И через какое-то время получил ответ.

Мне порекомендовали обратиться в православный реабилитационный центр «Сибирская застава». Я встретился с руководителем центра о. Николаем, но, к сожалению, я не сразу принял его помощь, когда он предложил пройти реабилитацию в «Сибирской заставе». Ине понадобилось пережить еще несколько неприятных событий, связанных с болью и утратой, чтобы окончательно убедиться в своем бессилии перед этой болезнью и всех тех разрушительных последствиях, к которым ведут наркотики. В итоге я принял решение пройти реабилитацию в «Сибирской заставе».

Не буду вдаваться в подробности этого процесса. Скажу лишь, что те события, которые начали происходить со мной, никак, кроме как чудом и любовью Бога, я назвать

Я чувствовал, как кроме собственных внутренних перемен, все, что было разрушено или почти разрушено вокруг меня, начинает восстанавливаться и укрепляться. Как, например, отношения с родными.

Это было похоже на то, как организм восстанавливается после ранения, когда его оставляют в покое. Как будто Бог по крупицам собирал и склеивал то, что я разрушил за время употребления.

От меня требовалось выполнять рекомендации реабилитационной программы и проводить определенную работу над собой.

Спустя полгода со мной произошли кардинальные внутренние и внешние изменения. Я существенно укрепил свое физическое здоровье. Избавился от страхов, которые полностью овладели моим сознанием за время употребления. Их сменили решительность и уверенность в моем трезвом будущем. А главное, появилось понимание того, что Бог меня любит и заботится обо мне. Чувство естественной радости, которое я не испытывал с детства, когда просто хорошо от того, что проснулся.

Я начал замечать улыбки людей, идуших по улице. Радоваться каждому дню, который я проживаю. И тем переменам, которые я замечаю каждый день вокруг себя.

Еще раз хочу поблагодарить руководство и консультантский состав центра, волонтеров и всех неравнодушных людей, которые принимают участие и поддерживают жизнь реабилитационного центра «Сибирская застава».

С уважением,



разрабатывают и реализуют медицинские и профилактические меры, направленные на помощь больным и предотвращение дальнейшего распространения болезни.

Во времена эпидемий Русская Православная Церковь всегда несла свое свидетельское служение, не отказывая никому в духовном окормлении и полноценном участии в Ее Таинствах. Мы призываем к сдержанности, сохранению трезвомыслия и молит-

Эта басня была впервые опубликована в

1825 году. В басне раскрывается тема мате-

риального и духовного богатства человека. В

ней повествуется, как поэт жил в скудости и

нищете. Видя, как в роскоши живет богач, он

возроптал на свою судьбу. На что ему дан

был ответ, в котором показывалась долгая

память о нем в веках. Этим «спаву ты в улеп

себе избрал», а богач имеет только времен-

ные земные «блага мира», но в истории о

нем «не только правнуки, не будут помнить

внуки». Поэтому богачу следовало бы более

роптать на свою жизнь, поскольку он со

временем теряет все, а добрый и мудрый

поэт со временем все больше богатеет в

С великим Богачом Поэт затеял суд,

И Зевса умолял он за себя вступиться.

Обоим велено на суд явиться.

Пришли: один и тощ, и худ,

Едва одет, едва обут;

Другой весь в золоте и спесью весь раздут.

«Умилосердися, Олимпа самодержец!

Тучегонитель, громовержец!» –

Кричит Поэт: «чем я виновен пред тобой,

Что с юности терплю Фортуны злой гоненье?

БОГАЧ И ПОЭТ

доброй памяти.

Почитаем басню.

Размышления над басней И.А. Крылова «Богач и поэт»

Ни ложки, ни угла: и все мое именье В одном воображенье: Меж тем, когда соперник мой, Без выслуг, без ума, равно с твоим

кумиром.

В палатах окружен поклонников толпой, От роскоши и неги заплыл жиром». -«А это разве ничего,

Что в поздний век твоей достигнут лиры звуки?» Юпитер отвечал: «А про него

Не только правнуки, не будут помнить Не сам ли славу ты в удел себе избрал?

Ему ж в пожизненность я блага мира дал. Но верь, коль вещи бы он боле понимал, И если бы с его умом была возможность Почувствовать свою перед тобой ничтожность. -

Он более б тебя на жребий свой роптал». В Священном Писании говорится: «Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит?» (Мф. 16, 26). Душевно мертвенные люди пребывают в духовном оскудении. Вся их жизнь всецело посвящена земным заботам и земным попечениям. Всецело погружаясь в заботу о материальном, человек перестает контролировать себя, и в нем развиваются зависть и алчность. Такому человеку не ведомы благоразумное воздержание и умеренность, и он теряет потребность в духовном развитии. У него отсутствует стремление к гармоничному развитию душевных качеств, каковыми являются разум, воля и нравственное чувство. Разум человека развивается через познание опыта предыдущих поколений, через изучение наук. При этом важно приобретение знаний не ради самих знаний по любопытству или по тщеславию, когда гордость помрачает душу человека, а чтобы приобретаемые знания были востребованы в жизни для блага и пользы человека и общества.

Гордость духовно ослепляет человека, делает его надменным и тщеславным. Этим недугом могут страдать ученые, писатели, поэты и другие творческие люди.

Свыше человеку предопределено трудиться на этой земле. Плоды трудов обеспечивают человека потребным для жизни на земле. Избытки от потребного приводят к накоплению богатства, которым мудрый человек будет делиться с нуждающимися и помогать благоустроению жизни не только личной, но и всего общества. Жизнь такого



человека становится добродетельной по отношению к окружающим. Благоразумное распределение богатства приносит человеку подлинное удовлетворение от результатов его деятельности. К тому же это способствует консолидации общества, формированию

внутреннего мира. Такое общество богатеет и укрепляется из года в год и материально. Важно также отметить, что общественное

его благоденствия и созиданию крепкого

благоденствие зависит от разумной симфонии всех слоев населения. Каждый человек должен развивать в себе данные от Бога таланты и стремиться исключать или хотя бы врачевать корень всех пороков - зависть. Именно зависть разжигает в человеке алчность и формирует эгоизм. Человек, лишенный Божественного дара любви, не может быть подлинно счастливым, поскольку он лишает себя добрых дел.

В заключение хотелось бы отметить, что человек не должен «на жребий свой роптать», поскольку судьба каждого из нас во многом зависит от нас самих. Судьба - это суд Божий, и от того, насколько мы стремимся к правде и истине и насколько мы любвеобильны друг ко другу, и зависит результат Божьего суда. Важно осознать и то, что человек получает глубокое удовлетворение, совершая бескорыстно добрые дела.

# Обращение к благочестивым прихожанам Тобольской митрополии

В связи с рапространением коронавирусной инфекции духовенство Тобольской митрополии призывает прихожан оставаться дома и совершать молитву самостоятельно.

Братья и сестры, совсем недавно мы еще размышляли о том. какие меры безопасности вводить в православных храмах в связи с рапространением коронавирусной инфекции.

А сегодня духовенство Тоболь-

ской митрополии настоятельно призывает вас оставаться дома и совершать молитву самостоятельно. Епархиальным управлением Тобольско-Тюменской епархии было

получено предписание главного государственного санитарного врача по Тюменской области Г.В. Шарухо (от 13.04.2020 г.). «Уровень заболеваемости в

Тюменской области свидетельствует о наличии рисков распространения новой коронавирусной инфекции», - указывается главным санитарным врачом.

С учетом того, что новая коронавирусная инфекция относится к перечню заболеваний, представляющих опасность для окружающих, поступившее предписание главного санитарного врача включает следующее требование: «1. Временно приостановить на территории Тюменской области посещение гражданами культовых зданий (за исключением священнослужителей, а также лиц, присутствие которых необходимо для совершения



богослужений и функционирования культовых зданий)».

Богослужения в храмах будут совершаться, но всем вам, братья и сестры, во время службы благословляется молиться дома. Призываем при этом соучаствовать в богослужениях через интернет-трансляции

или через домашнее чтение богослужебных последований.

Того, что переживает мир сейчас, не было уже очень давно. Ситуация экстра-

> ординарная, и она требует особых мер. Наши отцы и деды победили в Великой Отечественной войне, но любая победа требует мобилизации всего общества. Враг может быть невидимый, и средства борьбы против него могут быть для нас непривычными, но необходимыми для успеха общего дела.

Веря в благой Промысел Бога, попускающего человечеству различные испытания и скорби ради обращения грешных, вспоминая милость Его к нашему Отечеству, будем

молиться о скором окончании эпидемии, о благополучии здравствующих, о выздоровлении боляших.

> Пресс-служба Тобольской митрополии

### Православные верующие в условиях карантина зажгли свечи в окнах в пасхальную ночь

Акция #окнаПасхи объединила православных христиан, которые не смогли из-за карантина присутствовать в храме на пасхальных богослужениях. С такой инициативой выступил православный журнал «Фома», редакция которого призвала всех верующих в пасхальную ночь зажечь в полночь дома свечу и поставить ее на окно.

«Конечно, ничто не заменит для верующих участия в Таинствах, поэтому то, что мы не можем в эти святые дни быть в храме, - большое несчастье, - отметил главный редактор журнала «Фома», председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ Владимир Легойда. – Но даже будучи разделены, мы остаемся единой Церковью Христовой, и наше начинание, акция #окнаПасхи, призвано напомнить всем об этом. Пока

весь мир живет в страхе, даже будучи разобщены физически, мы все равно можем принести этому миру весть, побеждающую страх: Христос воскресе!»

> Синодальный отдел по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ/Патриархия.ру





От редакции: Подробную информацию о православном реабилитационном центре «Сибирская застава» вы можете получить по телефонам горячей линии: 8(3452)53-30-78 и 8(963)452-30-78, а также на страничке центра «BKoнтакте»: vk.com/ sibirskaiazastava.

Реабилитационный центр находится в 20 км. от г. Тюмени. В центре реализуется эффективная реабилитационная программа «Метанойя». Срок реабилитации 6-8 месяцев. В настоящее время в связи с введенны-

ми в Тюмени ограничениями, связанными с противодействием распространению новой коронавирусной инфекции, прием новых реабилитантов в центр временно ограничен.

СИБИРСКАЯ ПРАВОСЛАВНАЯ ГАЗЕТА

Учредитель: ЦЕНТРАЛИЗОВАННАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ ТОБОЛЬСКО-ТЮМЕНСКАЯ ЕПАРХИЯ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ)

626152, Тюменская область, г. Тобольск, Красная площадь, д. 2. ГАЗЕТА ЗАРЕГИСТРИРОВАНА УПРАВЛЕНИЕМ ФЕДЕРАЛЬНОЙ СЛУЖБЫ ПО НАДЗОРУ В СФЕРЕ СВЯЗИ, ИНФОРМАЦИОННЫХ ТЕХНОЛОГИЙ И МАССОВЫХ КОММУНИКАЦИЙ ПО ТЮМЕНСКОЙ ОБЛАСТИ. СВИДЕТЕЛЬСТВО О РЕГИСТРАЦИИ СРЕДСТВА МАССОВОЙ ИНФОРМАЦИИ: ПИ № ТУ

СВИДЕТЕЛЬСТВО О ПРИСВОЕНИИ ГРИФА «ОДОБРЕНО СИНОДАЛЬНЫМ ИНФОРМАЦИОН НЫМ ОТДЕЛОМ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНО ЦЕРКВИ» № 017 ОТ 15 ОКТЯБРЯ 2010 г.

Главный редактор - митрополит Тобольский и Тюменский Димитрий (Капалин А.М.). Ответственный редактор - протоиерей Григорий Мансуров. Выпускающий редактор – иерей Петр Овсянников, иерей Николай Макаров. Корректор – М.А. Вистунова. Адрес редакции и издателя: 625001, г.Тюмень, ул.Республики, 60. Тел. 8 (3452) 25-79-77. E-mail: gazeta\_ihtus@mail.ru, адрес в Интернете: www.ihtus.ru

Тираж 12 000 экз. Цена свободная Отпечатано в типографии ОАО «Тюменский Дом печати», г.Тюмень, ул.Осипенко, 81. Подписано в печать 17.04.2020 г., по графику в 21:00, фактически в 21:00, выход в свет 18.04.2020 г. Заказ №591.

Газета выпускается при финансовой поддержке Правительства Тюменской области. Приобретайте газету в храмах и церковных лавках. Уважаемые читатели! Прочитав газету, уберите ее в свой архив: пусть ее прочитают ваши дети и внуки.